
REPUBLIK INDONESIA 
KEMENTERIAN HUKUM DAN HAK ASASI MANUSIA

SURAT PENCATATAN
CIPTAAN

 Dalam rangka pelindungan ciptaan di bidang ilmu pengetahuan, seni dan sastra berdasarkan Undang-Undang Nomor 
28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta, dengan ini menerangkan:

Nomor dan tanggal permohonan : EC00201978424, 28 Oktober 2019

Pencipta

Nama : Suzy Azeharie, Wulan Purnama Sari,

Alamat : Bukit Bogor Raya Blok I 17/18, Bogor, Jawa Barat, 16155

Kewarganegaraan : Indonesia

Pemegang Hak Cipta

Nama : Suzy Azeharie,  Wulan Purnama Sari, 

Alamat : Bukit Bogor Raya Blok I 17/18, Bogor, 8, 16155

Kewarganegaraan : Indonesia

Jenis Ciptaan : Karya Ilmiah

Judul Ciptaan : Model Pemanfaatan Ruang Publik Sebagai Sarana Rekonsiliasi 
(Studi Komunikasi Konflik Di Ambon Dan Poso) 

Tanggal dan tempat diumumkan untuk pertama 
kali di wilayah Indonesia atau di luar wilayah 
Indonesia

: 14 Oktober 2019, di Jakarta

Jangka waktu pelindungan : Berlaku selama hidup Pencipta dan terus berlangsung selama 70 
(tujuh puluh) tahun setelah Pencipta meninggal dunia, terhitung 
mulai tanggal 1 Januari tahun berikutnya.

Nomor pencatatan : 000160961

adalah benar berdasarkan keterangan yang diberikan oleh Pemohon. 
Surat Pencatatan Hak Cipta atau produk Hak terkait ini sesuai dengan Pasal 72 Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014 
tentang Hak Cipta.

a.n. MENTERI HUKUM DAN HAK ASASI MANUSIA 
DIREKTUR JENDERAL KEKAYAAN INTELEKTUAL 

Dr. Freddy Harris, S.H., LL.M., ACCS.
NIP. 196611181994031001



LAMPIRAN PENCIPTA

No Nama Alamat

1 Suzy Azeharie Bukit Bogor Raya Blok I 17/18

2 Wulan Purnama Sari Jln. Seni Budaya Raya No. 22

LAMPIRAN PEMEGANG

No Nama Alamat

1 Suzy Azeharie Bukit Bogor Raya Blok I 17/18

2 Wulan Purnama Sari Jln. Seni Budaya Raya No. 22 RT/RW 009/005

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org


 

  

MODEL PEMANFAATAN 

RUANG PUBLIK SEBAGAI 

SARANA REKONSILIASI 

Studi Komunikasi Konflik di Ambon dan Poso 

Suzy Azeharie & Wulan Purnama Sari 
Fakultas Ilmu Komunikasi, Universitas Tarumanagara 

 



Latar Belakang 

Konflik di Ambon terjadi mulai dari tahun 1999 dan kemudian pecah 

kembali pada tahun 2001 (Aziz, 2011). Konflik ini melibatkan dua kelompok 

agama, yaitu islam dan Kristen. Konflik tersebut diperkirakan menelan korban 434 

orang (Rahawarin, 2013). Secara historis kedua kelompok ini hidup rukun sebelum 

terjadinya konflik, Ambon dikenal sebagai “ambon Manise” yang toleran terhadap 

agama dan relasi kemanusian (Qurtuby, 2017). Sangat umum terjadi perkawinan 

campur diantara kedua kelompok kepercayaan tersebut, bahkan dikenal kearifan 

lokal yang mengakar pada masyarakat yang bernama pela gandong mengandung 

arti hubungan kekerabatan meski berbeda agama. Dapat pula diartikan hidup 

berdampingan dengan penuh tenggang rasa dalam perbedaan agama, tetapi tidak 

saling mempengaruhi untuk masuk dan memeluk suatu agama tertentu (Bakri, 

2015). 

Hal ini hilang ketika meletusnya konflik pada tahun 1999, yang menelan 

banyak korban tidak hanya dalam hal korban jiwa tapi juga kerugian material. 

Upaya perdamaian dilakukan pada tahun 2001 dengan mempertemukan kedua 

pihak yang bertikai di Sulawesi Selatan dan menghasilkan perjanjian Mallino II 

(Krisandi, Setyono, & Utomo, 2013). Adanya perjanjian damai tersebut mendorong 

masyarakat juga untuk ikut serta dalam mewujudkan perdamaian, salah satunya 

adalah melalui rumah kopi atau kedai kopi. Rumah kopi merupakan salah satu 

ruang publik yang memiliki peran penting di Ambon. Di rumah kopi tersebut warga 

Ambon yang berasal dari komunitas Islam dan Kristen serta berbagai etnis dan 

status sosial bisa bertemu, dari sekedar hang out bersama teman-teman kantor, 

melakukan pembicaraan bisnis bahkan lobi-lobi politik di antara politisi lokal. Pada 

kasus Ambon ini, kedai kopi merupakan ruang publik atau public sphere yang 

berfungsi sebagai tempat rekonsiliasi (Ernas, 2016).  

Kemudian selain di Ambon, wilayah di Indonesia yang juga dilanda oleh 

konflik yang bersifat komunal adalah konflik yang terjadi di wilayah Poso. Konflik 

di poso pecah hampir bersamaan dengan konflik di Ambon, yaitu mulai dari tahun 

1998-2001 dan diakhir dengan deklarasi Malino I pada tahun 2001 (Ginting, 2016). 

Di tengah siuasi konflik tersebut, rumah kopi juga memainkan peran penting 

sebagai ruang publik sebagai sarana perdamaian atau rekonsiliasi. Warga islam dan 

Kristen duduk disatu meja minum kopi bersama sambil berdiskusi. Warung kopi 

ini terletak di Kelurahan Bonesompe di Kecamatan Poso Kota, dimiliki oleh 



keturunan Tionghoa beragama Kristen yang tinggal di pemukiman muslim (Arya, 

2013).  

Atas dasar latar belakang yang telah dijelaskan diatas terdapat kesamaan 

antara konflik yang terjadi di Ambon dan Poso, yaitu adanya peran ruang publik 

(rumah kopi) sebagai sarana rekonsiliasi. Kemudian menarik untuk diteliti lebih 

lanjut mengenai bagaimana peran ruang publik sebagai sarana rekonsiliasi di 

Ambon dan Poso? Dan bagaimana proses terbentuknya ruang publik sebagai sarana 

rekonsiliasi. Penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan sebuah model dari 

penerapan ruang publik sebagai sarana rekonsiliasi konflik yang dapat diterapkan 

di daerah berkonflik lainnya di Indonesia. Tema ini termasuk dalam tema RPJMN 

tentang sosial humaniora-seni budaya-pendidikan, terkait dengan konflik dalam 

kaitannya dengan perdamaian, kesatuan dan kerukunan saat ini sedang menjadi isu 

aktual di masyarakat. 

 

Metode  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan penelitian 

fenomenologi. Patton menjelaskan metode fenomenologi berusaha mencari sifat 

dasar dari suatu fenomena, mencari apa yang menyebabkan fenomena itu terjadi. 

Metode ini berfokus tentang eksplorasi bagaimana manusia menciptakan 

pengalaman dan mengubah pengalaman tersebut menjadi kesadaran, baik sebagai 

makna individual maupun makna yang dibagi bersama. Lebih rinci lagi metode ini 

menjelaskan bagaimana manusia menyadari, menggambarkan, merasakan, menilai, 

mengingat suatu pengalaman serta bagaimana mereka membicarakan dengan 

manusia lainnya. Untuk mendapatkan dan mengumpul data, peneliti harus 

melakukan wawancara mendalam dengan orang yang mengalami secara langsung 

fenomena yang ingin diteliti. (Patton, 2002) 

Berdasarkan penjelasan diatas, maka subjek dalam penelitian ini adalah 

pemiliki dan pengunjung rumah kopi di Ambon dan Poso. Sedangkan objek 

penelitian adalah komunikasi antara pengunjung dan pengunjung dengan pemiliki 

dalam pemanfaatkan ruang publik sebagai sarana rekonsiliasi. Kemudian data 

dalam penelitian ini diperoleh melalui beberapa teknik, yaitu : wawancara 

mendalam, Focus Group Discussion (FGD), dan juga observasi. Narasumber dalam 

penelitian ini dibagi kedalam dua kelompok besar, yaitu narasumber dari Ambon 

dan narasumber dari Poso. Narasumber yang dipilih merupakan tokoh yang terlibat 



dalam proses perdamaian saat terjadinya konflik, akademisi yang merupakan pakar 

di bidang konflik dan ruang publik, serta pemilik ruang publik yang tempatnya 

dijadikan sarana berkumpul dalam proses penciptaan perdamaian. 

Data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kualitatif dan kemudian 

dilakukan pengecekan ulang sebagai perwujudan keabsahan data dengan cara 

melakukan triangulasi dengan konsep teori yang digunakan.  

 

Hasil dan Analisis  

 

Ruang Publik Rekonsiliasi Konflik Ambon 

Untuk memahami fenomena integrasi sosial dan usaha membangun 

perdamaian di Ambon, menurut Saidin Ernas, adalah dengan menggunakan teori 

Integrasi Sosial. Teori integrasi sosial merupakan bagian dari paradigma 

fungsionalisme struktural yang diperkenalkan oleh Talcot Parson. Paradigma ini 

mengandaikan bahwa pada dasarnya masyarakat berada dalam sebuah sistem sosial 

yang mengikat mereka dalam ekuilibrium. Hal ini menurut Ritzer dan Goodman 

dari sumber yang sama, tecermin dari dua pengertian dasar integrasi sosial yaitu, 

pertama, pengendalian terhadap konflik dan penyimpangan sosial dalam suatu 

sistem sosial tertentu. Dan kedua, menyatukan unsur-unsur tertentu dalam suatu 

masyarakat sehingga tercipta sebuah tertib sosial. Proses ini mengintegrasikan 

kelompok-kelompok sosial dalam masyarakat dengan cara menghubungkan 

perbedaan-perbedaan yang disebabkan oleh faktor daerah, budaya, agama, 

kepentingan, dengan mengurangi ketidakseimbangan yang ditimbulkan oleh 

faktor-faktor tersebut. (Ernas, 2018) 

Integrasi sosial dalam sebuah masyarakat demokratik tidak menabukan 

konflik. karena konflik bagian yang tidak terpisahkan dari fenomena sosial dan 

perubahan. Konflik, adalah fenomena sosial yang selalu hadir, inherent omni 

presence dalam setiap masyarakat. Masyarakat manapun akan menghadapi 

kemungkinan terjadinya konflik, termasuk di Ambon. Untuk mencapai titik 

equilibrium dan mengelola konflik tersebut maka berbagai upaya rekonsiliasi 

dilakukan. Konflik Ambon menjadikan ruang publik dan ruang domestik 

tersegregasi. Segregasi bagi masyarakat Ambon bukan suatu fenomena yang baru 

karena kolonialisme Belanda sudah membelah kota Ambon berdasarkan agama 

Muslim dan Kristen. Dalam wilayah tersegregasi itu setelah konflik, menurut Jacky 



Manuputty, narasi yang ada adalah narasi kalah menang. Orang tidak memiliki 

tetangga untuk melakukan interaksi lintas agama.  Karena itu ruang publik harus 

dikelola secara maksimal tidak saja sebagai “physical space” tapi juga “interaction 

space” yaitu interaksi di ruang publik. 

Beberapa ruang publik dan program yang digunakan untuk melakukan 

rekonsiliasi : 

1. Art for Peace 

Dibentuk tahun 2007 oleh kelompok anak anak muda. Tujuannya adalah 

menjadikan fotografi  sebagai jembatan antara dua komunitas anak muda 

yang terpisah. Meskipun kemampuan seseorang sebagai fotografer masih 

terbatas tapi yang diutamakan adalah konten dari foto tersebut. Berbagai 

keindahan alam Kepulauan Maluku diabadikan kemudian diunggah di 

media sosial sehingga foto foto tersebut menjadi viral dan mengundang 

banyak grup fotografer lain. Hanya dalam beberapa bulan puluhan ribu foto 

yang diunggah fotografer lintas agama. Tujuannya seperti yang 

dikemukakan oleh Manuputty “to spread the positive energy to public arena” 

Kegiatan seni lainnya yang dilakukan di ruang publik adalah pembuatan 

mural yang diorganisir oleh anak anak muda lintas agama. Mereka berjalan 

kaki keluar masuk wilayah Muslim dan Kristen untuk menggambar mural 

bergambar tokoh tokoh perdamaian dan kritik sosial. Sehingga di ruang 

publik terjadi persahabatan yang menjadi jangkar dari perbedaan antara dua 

komunitas yang berbeda keyakinan. Bagi pecinta sastra maka mereka bahu 

membahu menulis tiga buah buku puisi tentang Save Aru. Hobi yang 

dimobilisasi terjadi juga pada pemusik. Para pemusik ini bermain di trotoar 

pinggir jalan dengan tema musik lingkungan. Anak muda yang bergerak 

karena mereka lebih kreatif dan leluasa bergerak, keatas maupun 

menjangkau generasi muda yang umurnya di bawah mereka. 

Dari berbagai aktivitas seni ini, anak muda lintas agama bertemu dan 

membuat kegiatan dan kemudian menjadi satu lingkaran yang bernama 

“Ambon Bergerak”. Mereka pergi berkegiatan ke pantai atau gunung. 

Berbincang tentang lingkungan atau hal apa saja, tapi bukan tentang 

perdamaian. Dari kegiatan itu terciptalah rasa percaya dan jejaring 

pertemanan. 

 



2. Sekolah. 

Pasca konflik Ambon, tidak hanya pemukiman yang tersegregasi tapi juga 

institusi pendidikan seperti sekolah. Setelah konflik karena merasa menjadi 

out group maka siswa Muslim takut memasuki sekolah Kristen dan siswa 

Kristen takut masuk ke sekolah Muslim. Sehingga sekolah di daerah Kristen 

hanya dimasuki siswa Kristen demikian juga sebaliknya. Proses rekonsiliasi 

dilakukan antara lain dengan membuat sekolah sekolah rekonsiliasi yaitu 

sekolah tempat perjumpaan murid Muslim dan Kristen. Misalnya di SMP 

Negeri 2 di daerah Nusaniwe, daerah Kristen. Digagaslah ide untuk 

mengikut sertakan siswa Muslim di sekolah ini. Lalu sekolah Menengah 

Atas Negeri 7 di Poka yang terletak di daerah pemukiman Muslim, 

menerima siswa Kristen. Hal yang monumental, menurut Abidin Wakano, 

adalah ide Pemerintah Daerah untuk mendirikan Sekolah Sekolah 

Menengah Atas Siwalima, sebuah sekolah asrama yang dalam satu kamar 

menyatukan siswa Muslim dan siswa Kristen. Sekolah ini menjadi ruang 

publik tempat siswa membuat berbagai aktivitas seni. 

3. Program Live In. 

Program Live In adalah kegiatan menempatkan pendeta Kristen 40 orang 

setiap tiga bulan sekali dan tinggal satu malam di rumah keluarga Muslim 

di Ambon. Program ini dimulai pada tahun 2005 dan dirancang karena bila 

seseorang hadir di domain publik tidak akan membicarakan tentang konflik 

atau kebencian. Ia akan menggunakan topeng sesuai dengan teori 

Dramaturgi. Akan tetapi ketika orang tersebut kembali ke ranah domestik 

maka ia akan kembali dikelilingi oleh orang orang yang marah, dipenuhi 

dendam serta kebencian, sehingga orang tersebut akan terlarut kembali 

kedalam atmosphere komunitasnya.  Oleh karena itu harus dilakukan 

intervensi tidak saja di ruang publik namun juga di ruang domestik yaitu 

dengan program Live In. 

Kerjasama antar Lembaga Agama di Maluku memainkan peranan penting 

dalam kegiatan ini. Keluarga Muslim didukung oleh lembaga seperti MUI, 

NU dan Muhammadiyah. Sementara para pendeta yang akan mengikuti 

program ini tidak diberitahu mereka akan menginap dimana. Di tempat lain, 

keluarga Muslim telah dipersiapkan untuk menerima tamunya. Sebelum 

pergi, kelompok pendeta diberi kertas putih yang harus diisi secara anonim 



tentang hal hal yang membuat mereka takut di destinasi area yang dituju 

dan hal hal yang mereka khawatirkan pada proses adaptasi. 

Menurut narasumber Jacky Manuputty, kelompok pendeta memberi 

ketakutan tertinggi pada rasa tidak percaya. Mereka takut keluarga yang 

dituju tidak akan menerima, takut dibunuh, takut diracun, tidak tahu 

bagaimana membuka percakapan dan topik apa yang akan dibahas. 

Ternyata ketika tiba waktunya untuk berkumpul besok harinya jam 10 pagi, 

hanya ada dua pendeta yang datang. Kebanyakan pendeta yang lain baru 

datang di sore dan malam hari diantar keluarga Muslim yang menampung 

mereka. Mereka berpisah sambil bertangisan. Setelah tinggal bersama satu 

malam kesadaran baru muncul di kelompok pendeta dan keluarga Muslim 

sebab mendapatkan kesempatan untuk membicarakan nasib anak anak, 

tentang masa depan dan berbagai “connecting issues” sebagai manusia. 

4. Pasar 

Pasca konflik, orang Maluku tidak hanya tersegregasi secara kewilayahan 

tapi juga secara mental. Sebab salah satu akibat konflik adalah hilangnya 

kearifan lokal orang Maluku. Kearifan lokal yang hilang itu antara lain 

adalah pela gandong. Pela adalah konsep persaudaraan yang tercipta akibat 

suatu kejadian di masa lampau. Misalnya karena pernah berperang dengan 

orang lain dan lalu ada yang membantu maka ia diangkat sebagai “pela”. 

Perjanjian itu bisa dilakukan dengan darah masing-masing kepala suku atau 

raja atau bisa juga dengan melakukan pela sirih yaitu memakan daun sirih 

dicampur pinang secara bersama sama. Sementara gandong adalah 

hubungan persaudaraan berdasarkan garis darah atau saudara. Anak-anak 

sejak kecil diajar siapa gandongnya, siapa leluhurnya. Proses pengajaran itu 

dapat dilakukan dengan ritual “panas gandong” atau berkumpul kembali 

yang dibuat secara periodik. Apabila gandong yang beragama Muslim 

membangun mesjid maka gandong yang Kristen wajib membantu, 

demikian juga sebaliknya. Sehingga pembangunan mesjid maupun gereja 

itu menjadi ruang ruang perjumpaan antar gandong. 

Akibat konflik maka pupus kearifan lokal sehingga untuk bertemu dengan 

“gandong” yang berbeda agama harus dilakukan secara sembunyi sembunyi. 

Tapi karena secara konflik dan tersegregasi secara geografis maka tidak ada 

ruang publik yang tersedia. Sementara kehidupan harus terus berjalan. Saat 



itu yang tersedia hanya lapangan sepak bola di Karang Panjang dan 

lapangan Merdeka tempat anak anak bermain sepak bola. 

Ibu-ibu Muslim di tepi pantai mengawali dengan membawa ikan ke daerah 

perbatasan dan ibu ibu Kristen membawa sayur sayuran. Karena 

pemukiman Muslim di tepi pantai maka kelompok ini memiliki akses ke 

sumber perikanan sementara kelompok Kristen memiliki banyak sayur. 

Pasar yang digunakan adalah Pasar Bakubayi dan Pasar Mardika. Awalnya 

menurut salah seorang narasumber Abidin Wakano, diantara ibu-ibu 

pedagang yang berbeda agama itu belum terjadi transaksi. Pembeli Muslim 

membeli dagangan dari ibu penjual Muslim demikian juga dengan pembeli 

dan penjual Kristen. Apalagi Pusat Komando Jihad kemudian 

mengeluarkan sebuah larangan untuk ibu ibu Muslim agar tidak melakukan 

transaksi dagang dengan orang Kristen. Larangan ini kemudian diprotes ibu 

ibu.  

Meskipun demikian, perlahan diantara ibu penjual dan pembeli mulai terjadi 

saling menyapa disusul transaksi antara pembeli dengan penjual yang 

berlainan agama. Sejalan dengan berjalannya waktu maka terciptalah 

“trust”, kepercayaan diantara kedua kelompok berbeda agama ini. Aksi ibu-

ibu penjual dan pembeli ini kemudian diikuti oleh kegiatan tukang ojek 

yang mengantarkan penumpang dari satu tempat yang dikuasai kelompok 

agama tertentu menuju daerah yang dikuasai kelompok agama lain. 

Misalnya karena lokasi tempat Bank berada di daerah Kristen maka tukang 

ojek yang mengantarkan penumpang Muslim menghubungi temannya yang 

Kristen untuk menunggu di daerah perbatasan dan mengawal penumpang 

tersebut pergi ke Bank. Selain tukang ojek maka tukang becakpun 

melakukan hal yang sama. Meskipun ketika masa awal hal tersebut 

dilakukan kerap terjadi pembunuhan pada tukang ojek dan becak, akan 

tetapi sejalan dengan waktu, terjadi perjumpaan yang intens antara tukang 

ojek dan becak dari dua tempat yang tersegregasi. 

5. Kedai Kopi 

Kedai kopi digunakan sebagai salah satu tempat yang dipakai ketika 

melakukan proses rekonsiliasi karena di kedai kopi tidak ada ruang ruang 

yang membatasi orang untuk berdialog seperti di ruang formal. Di ruang 

dialog formal umumnya rundown acara sudah disusun, tempat duduk telah 



diatur, siapa duduk dimana, siapa yang akan berbicara pertama, siapa 

membicarakan isu apa dan seterusnya. Sementara di kedai kopi, orang bebas 

untuk mengekspresikan pendapat dalam bahasa verbal tapi juga dengan 

menggunakan tanda semiotik. Jadi suasana damai atau peace atmosfer dapat 

dibangun. 

Di Ambon, masyarakat segmen bawahlah yang memulai pendirian kedai 

kopi di daerah perbatasan. Sebab meski konflik masih berlangsung akan 

tetapi hidup harus terus berjalan. Orang membutuhkan uang untuk 

melanjutkan hidup. Salah satu kedai kopi dipakai sebagai ruang publik pada 

masa itu adalah Sibu Sibu yang terletak di Jalan Said Perintah, di 

Kecamatan Sirimau, dekat dengan Tugu Trikora yang ketika masa konflik 

dijadikan perbatasan. Sibu Sibu dalam bahasa Maluku berarti “sepoi sepoi”. 

Pelayan kedai kopinya berpakaian khas Maluku yaitu sarung dan baju cele.  

Konflik juga menyebabkan segregasi yang terjadi dalam pemanfaatan 

warung kopi sebagai ruang publik. Warung kopi terbagi antar wilayah dan 

antar kelompok, dimana orang dari masing-maisng kelompok akan pergi ke 

warung kopi yang berada di wilayah kelompoknya masing-masing. 

Kemudian juga terdapat kecenderungan bahwa masing-masing kelompok 

memiliki kekhawatiran dan keengganan untuk pergi ke warung kopi di 

wilayah yang bukan milik kelompoknya. Walaupun tidak ada larangan 

secara resmi untuk pergi atau berkunjung ke daerah yang bukan merupakan 

kelompoknya, namun ada semacam norma di dalam masyarakat bahwa 

untuk berkunjung ke daerah kelompok lain sebaiknya dilakukan saat siang 

hari, dan dilakukan bila memiliki undangan dari kenalan yang berasal dari 

kelompok lain. Oleh karenanya, pengunjung warung kopi kebanyakan 

terbagi ke dalam kelompok-kelompok, tidak umum bagi kelompok Islam 

untuk pergi ke warung kopi di wilayah Kristen demikian juga sebaliknya. 

Terdapat pula perbedaan dalam tampilan fisik warung kopi. Warung kopi di 

wilayah Islam, cenderung bernuansa modern, sedangkan warung kopi di 

wilayah Kristen lebih bernuansa tradisonal. Hal ini dapat dilihat mulai dari 

nama warung kopi, desain interior, dan juga musik yang diputar. Sebagai 

contoh salah satu warung kopi di wilayah Kristen bernama Kafe Sibu-Sibu, 

kafe tersebut bernuansa tradisional dimulai dari interior, dimana dindingnya 

dipenuhi gambar artis atau atlet keturunan Maluku, kemudian lagu yang 



diputar adalah lagu tradisional Maluku, makanan yang disajikan juga 

makanan tradisional khas Maluku. Hal tersebut sangat berbeda dengan 

warung kopi di wilayah Islam yang sangat bernuansa modern, dimana 

musik yang diputarpun merupakan musik modern, menu makananpun 

menyediakan menu makanan barat dan juga tradisional sekaligus, dan juga 

dilengkapi dengan pendingin ruangan. 

Walaupun terjadi segregasi wilayah dan ruang publik akibat dari konflik di 

Ambon, tetapi tidak mengurangi peran dari ruang publik, seperti warung 

kopi dalam menjadi pesan perantara damai. Selama masa konflik, warung 

kopi kerap dijadikan tempat berkumpul antar kedua kelompok dan 

berdiskusi mengenai jalur yang aman, kondisi di lingkungan masing-masing, 

dan juga tempat untuk memulai rekonsiliasi paska konflik. Hal ini juga 

ditegaskan oleh salah satu narasumber Bapak Jacky Manuputty, yang 

menjelaskan tentang pemanfaatan ruang publik paska konflik yang 

dijadikan tempat rekonsiliasi dengan bantuan anak-anak muda, dengan 

mengadakan beragam acara dengan tema perdamaian, mulai dari acara 

musik, lukisan, puisi, dll.  

Dalam ruang publik inilah terjadi interaksi antar kelompok yang dahulu 

pernah bertikai. Interaksi ini juga menjadi berkembang tidak hanya antar 

kelompok warga Ambon yang pernah bertikai, tetapi juga dengan 

wisatawan yang datang ke Ambon. Paska konflik, Ambon menjadi lebih 

terbuka dan wisatawan, baik lokal maupun mancanegara mulai berdatangan 

ke Ambon. Terlebih lagi banyak warga migran Ambon yang berada di 

Belanda datang berkunjung ke Ambon. (Maradona, 2011) 

 

 

 



Ruang Publik Rekonsoliasi Konflik Poso 

1. Temu Akbar Pemuda Lintas Komunitas dan Penerbitan Komik  

Pada tahun 2004, menurut narasumber, dilangsungkan Temu Akbar 

Pemuda Lintas Komunitas yang diikuti sekitar 400 orang remaja lintas 

agama dan diadakan di daerah Siuri, Tentena yang mayoritas dihuni oleh 

umat Kristiani. Pemilihan lokasi di Tentena memang disengaja sehingga 

pemuda Muslim berani masuk ke daerah Nasrani. Penyelenggaranya selain 

Lembaga Swadaya masyarakat juga berbagai organisasi kepemudaan 

seperti Al Khairat, Muhammadiyah, Pemuda Kristen dan Pemuda Hindu. 

Di Poso pemeluk agama Hindu adalah nomor tiga terbesar di Poso setelah 

Kristen dan Islam. Hal tersebut karena tahun 1960an program transmigrasi 

dari Bali ke Poso didatangkan dari Buleleng dan Tabanan.  

Pada temu Akbar Pemuda Lintas Komunitas tersebut peserta diberi 

kesempatan untuk bertukar cerita, pengalaman dan pendangan mereka 

kedepan setelah Poso dilanda konflik bernuansa agama. Pada tahun yang 

sama para pemuda bersepakat mengadakan Pilkada Damai. Pada acara ini 

pemuda masuk ke pelosok dan berbicara mengenai pentingnya Pemilihan 

Umum yang damai dan berlangsung lancar. Pentingnya berkampanye untuk 

kedamaian Pemilu karena Pemilu berbicara soal siapa yang memegang 

kekuasaan sebab awalnya konflik di Poso dipicu oleh Pemilu yang diadakan 

tahun 1998. Oleh karena itu hal serupa tidak boleh terulang kembali. 

Sebuah komik bergambar “Perjalanan Mencari Sahabat” pun diterbitkan 

berisi gambar gambar yang mengangkat kearifan lokal daerah Poso, seperti 

dongeng tentang mesale atau saling membantu, bergotong royong. 

Misalnya dalam komik itu digambarkan sebuah keluarga Poso yang sedang 

membangun rumah dan lalu didatangi para tetangga yang menawarkan 

bantuan. Penerbitan komik ini diwujudkan oleh USAID karena melihat 

bahwa saat konflik berdarah terjadi banyak anak anak usia Sekolah Dasar 

yang menyaksikan peristiwa berdarah tersebut.  

2. Kemah Kampung Damai 

Sejumlah pemuda lintas iman dari berbagai wilayah di Poso, Sulawesi 

Tengah turut serta dalam kegiatan Kemah Kampung Damai Lokakarya 

Penggerak Perdamaian yang diinisiasikan oleh Paritas Institute bekerjasama 

dengan Sekretariat Revolusi Mental Kementerian Koordinasi Pembangunan 



Manusia dan Kebudayaan. Selama empat hari yaitu pada 19-22 September 

2018, pemuda yang terdiri dari pelajar tingkat Sekolah Menengah Atas 

hingga mahasiswa terpilih ini bertemu, tinggal dalam perkemahan dan 

berbagi kisah ihwal hidup dalam perbedaan. Pengalaman masa lalu yang 

pahit dan tercatat dalam lembaran hitam sejarah relasi antar masyarakat di 

Poso dijadikan pelajaran hidup berharga bagi pemuda dalam membangun 

kebersamaan. Para pemuda ini datang dengan prasangka pada teman yang 

berbeda atau “the other”. Liwat kegiatan Kemah kampung Damai ini para 

pemuda bersahabat dengan perbedaan bukanlah masalah 

3. Pasar 

Ketika konflik terjadi musnahlah ruang aman bagi setiap orang. Rumah atau 

pasar yang dulu menjadi ruang aman sekarang tidak ada sebab Pasar Poso 

dan Pasar Tentena telah hancur dibom. Oleh karena itu perempuan mulai 

menciptakan ruang amannya sendiri dengan cara menciptakan ruang publik 

terbuka yaitu Pasar Lama yang terletak di tengah kota Poso. Di pasar 

tersebut perempuan pedagang dari berbagai suku seperti dari Bugis, 

Gorontalo, Pamona dan bermacam kepercayaan seperti Nasrani dan Muslim 

berkumpul. Perempuan pedagang Nasrani membawa sayur sayuran dan 

perempuan pedagang Muslim membawa ikan. Awalnya perdagangan 

dimulai dari barter antara sayur dengan ikan, akan tetapi lama kelamaan 

terjadi interaksi yang semakin dalam karena kedua kelompok mulai saling 

mengenal. 

Pendekatan negara asing yang masuk sebagai Lembaga  Swadaya 

Masyarakat pun mulai dipertanyakan. Karena alih alih menggunakan nilai 

nilai kearifan lokal masyarakat, mereka mengedepankan pendekatan “peace 

building” yang menggunakan metode dan cara baru. Misalnya mengundang 

pihak pihak yang bertikai dengan membayar mereka setiap kali kedatangan. 

Padahal, menurut pekerja sosial yang menjadi narasumber penelitian ini 

Lian Gogali (41 tahun) terdapat budaya asli masyarakat yang seharusnya 

dikedepankan seperti tradisi saling membantu atau mesale yang masih 

kental dalam masyarakat. Ada juga tradisi posintuwu yaitu saling membantu 

memberikan sumbangan bila ada yang memerlukan. Apabila tidak memiliki 

uang maka menyumbangkan tenaga. 

 



4. Sekolah  

Dalam konflik di Poso, sekolah juga dijadikan ruang publik sebagai sarana 

rekonsiliasi. Setelah terjadi konflik di Poso dengan masukknya bantuan dari 

banyak pihak didirikan sekolah khusus perempuan. Sekolah ini menjadi 

ruang bagi para perempuan yang menjadi saksi konflik untuk berbagi cerita 

dan pengalaman. Sekolah ini menjadi ruang temu sekaligus menjadi ruang 

untuk para perempuan tersebut untuk bersikap kritis. Sekolah perempuan 

pertama didirikan pada tahun 2009 di Tentena, dan sekarang jumlahnya 

telah mencapai 80 sekolah. Sekolah ini awalnya dibangun atas kerjasama 

dengan The Asian Moeslim Network. 

 

 

Kesimpulan  

1. Konflik Ambon dan Poso menjadikan ruang publik dan ruang domestik 

tersegregasi. Fasilitas umum seperti pasar, Rumah Sakit, sekolah juga terbelah. 

Dan dalam wilayah tersegregasi setelah konflik narasi yang ada adalah narasi 

kalah menang. Orang tidak memiliki tetangga untuk melakukan interaksi lintas 

agama.  Karena itu ruang publik dikelola secara maksimal tidak saja sebagai 

“physical space” tapi juga “interaction space” yaitu interaksi di ruang publik. 



2. Provinsi Maluku tidak dikenal sebagai salah satu Provinsi penghasil kopi akan 

tetapi salah satu kekhasan di Maluku  adalah banyaknya kedai  kopi yang 

tersebar di berbagai penjuru terutama di kota Ambon. Sementara masyarakat 

Poso tidak dikenal sebagai masyarakat yang suka berkumpul di kedai kopi.  

3. Di kedai kopi di Ambon orang bebas untuk mengekspresikan pendapat dalam 

bahasa verbal tapi juga dengan menggunakan tanda semiotik. Jadi tercipta 

suasana damai atau peace atmosfer, tidak ada narasi kalah atau menang ketika 

orang duduk di kedai kopi. Di Ambon, masyarakat segmen bawahlah yang 

memulai pendirian kedai kopi di daerah perbatasan. Sebab meski konflik masih 

berlangsung akan tetapi hidup harus terus berjalan. Salah satu kedai kopi yang 

dipakai sebagai ruang publik pada masa itu adalah Sibu Sibu yang terletak di 

Jalan Said Perintah, di Kecamatan Sirimau, dekat dengan Tugu Trikora yang 

ketika masa konflik dijadikan perbatasan. Sibu Sibu dalam bahasa Maluku 

berarti “sepoi sepoi”. Pelayan kedai kopi tersebut berpakaian khas Maluku yaitu 

sarung dan baju cele.  

4. Ketika konflik berlangsung baik di Ambon maupun di Poso, maka musnahlah 

ruang aman bagi setiap orang. Di Poso, rumah atau pasar yang dulu menjadi 

ruang aman musnah sebab Pasar Poso dan Pasar Tentena hancur dibom.  Oleh 

karena itu perempuan mulai menciptakan ruang amannya sendiri dengan cara 

menciptakan ruang publik terbuka yaitu Pasar Lama yang terletak di tengah 

kota Poso. Di pasar tersebut perempuan pedagang dari berbagai suku seperti 

dari Bugis, Gorontalo, Pamona dan bermacam kepercayaan seperti Nasrani dan 

Muslim berkumpul. Perempuan pedagang Nasrani membawa sayur sayuran dan 

perempuan pedagang Muslim membawa ikan. Awalnya perdagangan dimulai 

dari barter antara sayur dengan ikan akan tetapi lama kelamaan terjadi interaksi  

antara kedua kelompok. 

5. Sementara di Ambon, ibu ibu Muslim di tepi pantai mengawali dengan 

membawa ikan ke daerah perbatasan dan ibu ibu Kristen membawa sayur 

sayuran. Karena pemukiman Muslim di tepi pantai maka kelompok ini memiliki 

akses ke sumber perikanan sementara kelompok Kristen memiliki banyak sayur. 

Pasar yang digunakan adalah Pasar Bakubayi dan Pasar Mardika. Awalnya 

diantara ibu ibu pedagang yang berbeda agama itu belum terjadi transaksi. 

Pembeli Muslim membeli dagangan dari ibu penjual Muslim demikian juga 

dengan pembeli dan penjual Kristen. Akan tetapi lama kelamaan diantara ibu 



penjual dan pembeli mulai terjadi saling sapa disusul disusul transaksi antara 

pembeli dengan penjual yang berlainan kepercayaan. Sejalan dengan 

berjalannya waktu maka terjadilah “trust”, kepercayaan diantara kedua 

kelompok berbeda agama ini. 

 

Daftar Pustaka 

Arya, S. (2013). Harmoni di Warung Kopi Simpati Poso. Retrieved September 4, 

2019, from 

https://www.kompasiana.com/sulawesi/552fc19a6ea834c0318b45ba/harm

oni-di-warung-kopi-simpati-poso 

Aziz, Na. A. (2011, October 2). Pertikaian di Ambon Bukan Konflik Agama. 

Nasional Kompas.Com. Retrieved from 

https://nasional.kompas.com/read/2011/10/02/20394476/Pertikaian.di.Am

bon.Bukan.Konflik.Agama. 

Bakri, H. (2015). Resolusi Konflik Melalui Pendekatan Kearifan Lokal Pela 

Gandong di Kota Ambon. The POLITICS: Jurnal MAgister Ilmu Politik 

Universitas Hasanuddin, 1(1), 51–60. Retrieved from 

https://media.neliti.com/media/publications/102761-ID-resolusi-konflik-

melalui-pendekatan-kear.pdf 

Ernas, S. (2016). Architecture of Peace in Ambon: Reading Dynamics of Peace 

After Ten Years of Conflict. Al-Albab, 5(2), 219–236. Retrieved from 

https://jurnaliainpontianak.or.id/index.php/alalbab/article/view/504/368 

Ernas, S. (2018). Dari Konflik ke Integrasi Sosial: Pelajaran dari Ambon-Maluku. 

International Journal of Islamic Thought, 14, 99–111. 

https://doi.org/10.24035/ijit.14.2018.009 

Ginting, S. (2016). Neraka Poso: Konflik Islam-Kristen, Warga Keturunan, Santoso, 

dan Tibo. Retrieved September 4, 2019, from 

https://nasional.republika.co.id/berita/nasional/politik/16/08/01/ob7tmj385

-neraka-poso-konflik-islamkristen-warga-keturunan-santoso-dan-tibo 

Krisandi, E., Setyono, B., & Utomo, T. C. (2013). Resolusi Konflik Komunal di 

Maluku Pasca Reformasi. Jurnal Ilmu Pemerintahan, 1–11. Retrieved from 

https://media.neliti.com/media/publications/111314-ID-resolusi-konflik-

komunal-di-maluku-pasca.pdf 

Maradona, S. (2011, March 20). 60 Tahun Lika Liku Orang Maluku di Belanda | 



Republika Online. Republika.Co.Id. Retrieved from 

https://www.republika.co.id/berita/breaking-

news/internasional/11/03/20/170982-60-tahun-lika-liku-orang-maluku-di-

belanda 

Patton, M. Q. (2002). Qualitative analysis and interpretation. In Qualitative 

research & evaluation methods. 

Qurtuby, S. Al. (2017). Belajar Toleransi Agama dari Ambon. Retrieved April 22, 

2019, from https://www.liputan6.com/news/read/3100627/belajar-

toleransi-agama-dari-ambon 

Rahawarin, Y. (2013). Kerjasama Antar Umat Beragama: Studi Rekonsiliasi 

Konflik Agama di Maluku dan Tual. KALAM, 7(1), 95–120. Retrieved from 

http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/KALAM/article/view/451/2626 

 

 

 

 

 

 
 


