REPUBLIK INDONESIA
KEMENTERIAN HUKUM DAN HAK ASASI MANUSIA

SURAT PENCATATAN
CIPTAAN

Dalam rangka pelindungan ciptaan di bidang ilmu pengetahuan, seni dan sastra berdasarkan Undang-Undang Nomor
28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta, dengan ini- menerangkan:

Nomor dan tanggal permohonan

Pencipta
Nama

Alamat
Kewarganegaraan
Pemegang Hak Cipta
Nama

Alamat
Kewarganegaraan
Jenis Ciptaan

Judul Ciptaan

Tangga dan tempat diumumkan untuk pertama :

kali di wilayah Indonesia atau di luar wilayah
Indonesia

Jangka waktu pelindungan

Nomor pencatatan

EC00201978424, 28 Oktober 2019

Suzy Azeharie, Wulan Purnama Sari,
Bukit Bogor Raya Blok | 17/18, Bogor, Jawa Barat, 16155

Indonesia

Suzy Azeharie, Wulan Purnama Sari,

Bukit Bogor RayaBlok I-17/18, Bogor, 8, 16155
Indonesia

Karyallmiah

M odel Pemanfaatan Ruang Publik Sebagai Sarana Rekonsiliasi
(Studi Komunikasi Konflik Di Ambon Dan Poso)

14 Oktober 2019, di Jakarta

Berlaku selama hidup Pencipta dan terus berlangsung selama 70
(tujuh' puluh) tahun setelah Pencipta meninggal dunia, terhitung
mulai tanggal 1 Januari tahun berikutnya.

000160961

adalah benar berdasarkan keterangan yang diberikan oleh Pemohon.
Surat Pencatatan Hak Cipta atau produk Hak terkait ini sesuai dengan Pasal 72 Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014
tentang Hak Cipta

an. MENTERI HUKUM DAN'HAK ASASI MANUSIA
DIREKTUR JENDERAL KEKAYAAN INTELEKTUAL

.

Dr. Freddy Harris, SH., LL.M., ACCS.
NIP. 196611181994031001

94



LAMPIRAN PENCIPTA

1 | Suzy Azeharie Bukit Bogor RayaBlok 1 17/18

2 Wulan Purnama Sari Jin. Seni Budaya Raya No. 22

LAMPIRAN PEMEGANG

1 | Suzy Azeharie Bukit Bogor RayaBlok | 17/18
2 Wulan Purnama Sari Jin. Seni Budaya Raya No. 22 RT/RW 009/005



http://www.tcpdf.org

-

MODEL PEMANFAATAN
RUANG PUBLIK SEBAGAI
SARANA REKONSILIASI

Studi Komunikasi Konflik di Ambon dan Poso

aaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaa



Latar Belakang

Konflik di Ambon terjadi mulai dari tahun 1999 dan kemudian pecah
kembali pada tahun 2001 (Aziz, 2011). Konflik ini melibatkan dua kelompok
agama, yaitu islam dan Kristen. Konflik tersebut diperkirakan menelan korban 434
orang (Rahawarin, 2013). Secara historis kedua kelompok ini hidup rukun sebelum
terjadinya konflik, Ambon dikenal sebagai “ambon Manise” yang toleran terhadap
agama dan relasi kemanusian (Qurtuby, 2017). Sangat umum terjadi perkawinan
campur diantara kedua kelompok kepercayaan tersebut, bahkan dikenal kearifan
lokal yang mengakar pada masyarakat yang bernama pela gandong mengandung
arti hubungan kekerabatan meski berbeda agama. Dapat pula diartikan hidup
berdampingan dengan penuh tenggang rasa dalam perbedaan agama, tetapi tidak
saling mempengaruhi untuk masuk dan memeluk suatu agama tertentu (Bakri,
2015).

Hal ini hilang ketika meletusnya konflik pada tahun 1999, yang menelan
banyak korban tidak hanya dalam hal korban jiwa tapi juga kerugian material.
Upaya perdamaian dilakukan pada tahun 2001 dengan mempertemukan kedua
pihak yang bertikai di Sulawesi Selatan dan menghasilkan perjanjian Mallino 11
(Krisandi, Setyono, & Utomo, 2013). Adanya perjanjian damai tersebut mendorong
masyarakat juga untuk ikut serta dalam mewujudkan perdamaian, salah satunya
adalah melalui rumah kopi atau kedai kopi. Rumah kopi merupakan salah satu
ruang publik yang memiliki peran penting di Ambon. Di rumah kopi tersebut warga
Ambon yang berasal dari komunitas Islam dan Kristen serta berbagai etnis dan
status sosial bisa bertemu, dari sekedar hang out bersama teman-teman kantor,
melakukan pembicaraan bisnis bahkan lobi-lobi politik di antara politisi lokal. Pada
kasus Ambon ini, kedai kopi merupakan ruang publik atau public sphere yang
berfungsi sebagai tempat rekonsiliasi (Ernas, 2016).

Kemudian selain di Ambon, wilayah di Indonesia yang juga dilanda oleh
konflik yang bersifat komunal adalah konflik yang terjadi di wilayah Poso. Konflik
di poso pecah hampir bersamaan dengan konflik di Ambon, yaitu mulai dari tahun
1998-2001 dan diakhir dengan deklarasi Malino I pada tahun 2001 (Ginting, 2016).
Di tengah siuasi konflik tersebut, rumah kopi juga memainkan peran penting
sebagai ruang publik sebagai sarana perdamaian atau rekonsiliasi. Warga islam dan
Kristen duduk disatu meja minum kopi bersama sambil berdiskusi. Warung kopi
ini terletak di Kelurahan Bonesompe di Kecamatan Poso Kota, dimiliki oleh



keturunan Tionghoa beragama Kristen yang tinggal di pemukiman muslim (Arya,
2013).

Atas dasar latar belakang yang telah dijelaskan diatas terdapat kesamaan
antara konflik yang terjadi di Ambon dan Poso, yaitu adanya peran ruang publik
(rumah kopi) sebagai sarana rekonsiliasi. Kemudian menarik untuk diteliti lebih
lanjut mengenai bagaimana peran ruang publik sebagai sarana rekonsiliasi di
Ambon dan Poso? Dan bagaimana proses terbentuknya ruang publik sebagai sarana
rekonsiliasi. Penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan sebuah model dari
penerapan ruang publik sebagai sarana rekonsiliasi konflik yang dapat diterapkan
di daerah berkonflik lainnya di Indonesia. Tema ini termasuk dalam tema RPJMN
tentang sosial humaniora-seni budaya-pendidikan, terkait dengan konflik dalam
kaitannya dengan perdamaian, kesatuan dan kerukunan saat ini sedang menjadi isu

aktual di masyarakat.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan penelitian
fenomenologi. Patton menjelaskan metode fenomenologi berusaha mencari sifat
dasar dari suatu fenomena, mencari apa yang menyebabkan fenomena itu terjadi.
Metode ini berfokus tentang eksplorasi bagaimana manusia menciptakan
pengalaman dan mengubah pengalaman tersebut menjadi kesadaran, baik sebagai
makna individual maupun makna yang dibagi bersama. Lebih rinci lagi metode ini
menjelaskan bagaimana manusia menyadari, menggambarkan, merasakan, menilai,
mengingat suatu pengalaman serta bagaimana mereka membicarakan dengan
manusia lainnya. Untuk mendapatkan dan mengumpul data, peneliti harus
melakukan wawancara mendalam dengan orang yang mengalami secara langsung
fenomena yang ingin diteliti. (Patton, 2002)

Berdasarkan penjelasan diatas, maka subjek dalam penelitian ini adalah
pemiliki dan pengunjung rumah kopi di Ambon dan Poso. Sedangkan objek
penelitian adalah komunikasi antara pengunjung dan pengunjung dengan pemiliki
dalam pemanfaatkan ruang publik sebagai sarana rekonsiliasi. Kemudian data
dalam penelitian ini diperolen melalui beberapa teknik, yaitu : wawancara
mendalam, Focus Group Discussion (FGD), dan juga observasi. Narasumber dalam
penelitian ini dibagi kedalam dua kelompok besar, yaitu narasumber dari Ambon
dan narasumber dari Poso. Narasumber yang dipilih merupakan tokoh yang terlibat



dalam proses perdamaian saat terjadinya konflik, akademisi yang merupakan pakar
di bidang konflik dan ruang publik, serta pemilik ruang publik yang tempatnya
dijadikan sarana berkumpul dalam proses penciptaan perdamaian.

Data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kualitatif dan kemudian
dilakukan pengecekan ulang sebagai perwujudan keabsahan data dengan cara

melakukan triangulasi dengan konsep teori yang digunakan.

Hasil dan Analisis

Ruang Publik Rekonsiliasi Konflik Ambon

Untuk memahami fenomena integrasi sosial dan usaha membangun
perdamaian di Ambon, menurut Saidin Ernas, adalah dengan menggunakan teori
Integrasi Sosial. Teori integrasi sosial merupakan bagian dari paradigma
fungsionalisme struktural yang diperkenalkan oleh Talcot Parson. Paradigma ini
mengandaikan bahwa pada dasarnya masyarakat berada dalam sebuah sistem sosial
yang mengikat mereka dalam ekuilibrium. Hal ini menurut Ritzer dan Goodman
dari sumber yang sama, tecermin dari dua pengertian dasar integrasi sosial yaitu,
pertama, pengendalian terhadap konflik dan penyimpangan sosial dalam suatu
sistem sosial tertentu. Dan kedua, menyatukan unsur-unsur tertentu dalam suatu
masyarakat sehingga tercipta sebuah tertib sosial. Proses ini mengintegrasikan
kelompok-kelompok sosial dalam masyarakat dengan cara menghubungkan
perbedaan-perbedaan yang disebabkan oleh faktor daerah, budaya, agama,
kepentingan, dengan mengurangi ketidakseimbangan yang ditimbulkan oleh
faktor-faktor tersebut. (Ernas, 2018)

Integrasi sosial dalam sebuah masyarakat demokratik tidak menabukan
konflik. karena konflik bagian yang tidak terpisahkan dari fenomena sosial dan
perubahan. Konflik, adalah fenomena sosial yang selalu hadir, inherent omni
presence dalam setiap masyarakat. Masyarakat manapun akan menghadapi
kemungkinan terjadinya konflik, termasuk di Ambon. Untuk mencapai titik
equilibrium dan mengelola konflik tersebut maka berbagai upaya rekonsiliasi
dilakukan. Konflik Ambon menjadikan ruang publik dan ruang domestik
tersegregasi. Segregasi bagi masyarakat Ambon bukan suatu fenomena yang baru
karena kolonialisme Belanda sudah membelah kota Ambon berdasarkan agama
Muslim dan Kristen. Dalam wilayah tersegregasi itu setelah konflik, menurut Jacky



Manuputty, narasi yang ada adalah narasi kalah menang. Orang tidak memiliki
tetangga untuk melakukan interaksi lintas agama. Karena itu ruang publik harus
dikelola secara maksimal tidak saja sebagai “physical space” tapi juga “interaction
space” yaitu interaksi di ruang publik.
Beberapa ruang publik dan program yang digunakan untuk melakukan
rekonsiliasi :
1. Artfor Peace
Dibentuk tahun 2007 oleh kelompok anak anak muda. Tujuannya adalah
menjadikan fotografi sebagai jembatan antara dua komunitas anak muda
yang terpisah. Meskipun kemampuan seseorang sebagai fotografer masih
terbatas tapi yang diutamakan adalah konten dari foto tersebut. Berbagai
keindahan alam Kepulauan Maluku diabadikan kemudian diunggah di
media sosial sehingga foto foto tersebut menjadi viral dan mengundang
banyak grup fotografer lain. Hanya dalam beberapa bulan puluhan ribu foto
yang diunggah fotografer lintas agama. Tujuannya seperti yang
dikemukakan oleh Manuputty “to spread the positive energy to public arena”
Kegiatan seni lainnya yang dilakukan di ruang publik adalah pembuatan
mural yang diorganisir oleh anak anak muda lintas agama. Mereka berjalan
kaki keluar masuk wilayah Muslim dan Kristen untuk menggambar mural
bergambar tokoh tokoh perdamaian dan kritik sosial. Sehingga di ruang
publik terjadi persahabatan yang menjadi jangkar dari perbedaan antara dua
komunitas yang berbeda keyakinan. Bagi pecinta sastra maka mereka bahu
membahu menulis tiga buah buku puisi tentang Save Aru. Hobi yang
dimobilisasi terjadi juga pada pemusik. Para pemusik ini bermain di trotoar
pinggir jalan dengan tema musik lingkungan. Anak muda yang bergerak
karena mereka lebih kreatif dan leluasa bergerak, keatas maupun
menjangkau generasi muda yang umurnya di bawah mereka.
Dari berbagai aktivitas seni ini, anak muda lintas agama bertemu dan
membuat kegiatan dan kemudian menjadi satu lingkaran yang bernama
“Ambon Bergerak”. Mereka pergi berkegiatan ke pantai atau gunung.
Berbincang tentang lingkungan atau hal apa saja, tapi bukan tentang
perdamaian. Dari kegiatan itu terciptalah rasa percaya dan jejaring

pertemanan.



2. Sekolah.
Pasca konflik Ambon, tidak hanya pemukiman yang tersegregasi tapi juga
institusi pendidikan seperti sekolah. Setelah konflik karena merasa menjadi
out group maka siswa Muslim takut memasuki sekolah Kristen dan siswa
Kristen takut masuk ke sekolah Muslim. Sehingga sekolah di daerah Kristen
hanya dimasuki siswa Kristen demikian juga sebaliknya. Proses rekonsiliasi
dilakukan antara lain dengan membuat sekolah sekolah rekonsiliasi yaitu
sekolah tempat perjumpaan murid Muslim dan Kristen. Misalnya di SMP
Negeri 2 di daerah Nusaniwe, daerah Kristen. Digagaslah ide untuk
mengikut sertakan siswa Muslim di sekolah ini. Lalu sekolah Menengah
Atas Negeri 7 di Poka yang terletak di daerah pemukiman Muslim,
menerima siswa Kristen. Hal yang monumental, menurut Abidin Wakano,
adalah ide Pemerintan Daerah untuk mendirikan Sekolah Sekolah
Menengah Atas Siwalima, sebuah sekolah asrama yang dalam satu kamar
menyatukan siswa Muslim dan siswa Kristen. Sekolah ini menjadi ruang
publik tempat siswa membuat berbagai aktivitas seni.
3. Program Live In.

Program Live In adalah kegiatan menempatkan pendeta Kristen 40 orang
setiap tiga bulan sekali dan tinggal satu malam di rumah keluarga Muslim
di Ambon. Program ini dimulai pada tahun 2005 dan dirancang karena bila
seseorang hadir di domain publik tidak akan membicarakan tentang konflik
atau kebencian. la akan menggunakan topeng sesuai dengan teori
Dramaturgi. Akan tetapi ketika orang tersebut kembali ke ranah domestik
maka ia akan kembali dikelilingi oleh orang orang yang marah, dipenuhi
dendam serta kebencian, sehingga orang tersebut akan terlarut kembali
kedalam atmosphere komunitasnya. Oleh karena itu harus dilakukan
intervensi tidak saja di ruang publik namun juga di ruang domestik yaitu
dengan program Live In.

Kerjasama antar Lembaga Agama di Maluku memainkan peranan penting
dalam kegiatan ini. Keluarga Muslim didukung oleh lembaga seperti MUI,
NU dan Muhammadiyah. Sementara para pendeta yang akan mengikuti
program ini tidak diberitahu mereka akan menginap dimana. Di tempat lain,
keluarga Muslim telah dipersiapkan untuk menerima tamunya. Sebelum

pergi, kelompok pendeta diberi kertas putih yang harus diisi secara anonim



tentang hal hal yang membuat mereka takut di destinasi area yang dituju
dan hal hal yang mereka khawatirkan pada proses adaptasi.

Menurut narasumber Jacky Manuputty, kelompok pendeta memberi
ketakutan tertinggi pada rasa tidak percaya. Mereka takut keluarga yang
dituju tidak akan menerima, takut dibunuh, takut diracun, tidak tahu
bagaimana membuka percakapan dan topik apa yang akan dibahas.
Ternyata ketika tiba waktunya untuk berkumpul besok harinya jam 10 pagi,
hanya ada dua pendeta yang datang. Kebanyakan pendeta yang lain baru
datang di sore dan malam hari diantar keluarga Muslim yang menampung
mereka. Mereka berpisah sambil bertangisan. Setelah tinggal bersama satu
malam kesadaran baru muncul di kelompok pendeta dan keluarga Muslim
sebab mendapatkan kesempatan untuk membicarakan nasib anak anak,

tentang masa depan dan berbagai “connecting issues” sebagai manusia.

. Pasar

Pasca konflik, orang Maluku tidak hanya tersegregasi secara kewilayahan
tapi juga secara mental. Sebab salah satu akibat konflik adalah hilangnya
kearifan lokal orang Maluku. Kearifan lokal yang hilang itu antara lain
adalah pela gandong. Pela adalah konsep persaudaraan yang tercipta akibat
suatu kejadian di masa lampau. Misalnya karena pernah berperang dengan
orang lain dan lalu ada yang membantu maka ia diangkat sebagai “pela”.
Perjanjian itu bisa dilakukan dengan darah masing-masing kepala suku atau
raja atau bisa juga dengan melakukan pela sirih yaitu memakan daun sirih
dicampur pinang secara bersama sama. Sementara gandong adalah
hubungan persaudaraan berdasarkan garis darah atau saudara. Anak-anak
sejak kecil diajar siapa gandongnya, siapa leluhurnya. Proses pengajaran itu
dapat dilakukan dengan ritual “panas gandong” atau berkumpul kembali
yang dibuat secara periodik. Apabila gandong yang beragama Muslim
membangun mesjid maka gandong yang Kristen wajib membantu,
demikian juga sebaliknya. Sehingga pembangunan mesjid maupun gereja
itu menjadi ruang ruang perjumpaan antar gandong.

Akibat konflik maka pupus kearifan lokal sehingga untuk bertemu dengan
“gandong” yang berbeda agama harus dilakukan secara sembunyi sembunyi.
Tapi karena secara konflik dan tersegregasi secara geografis maka tidak ada
ruang publik yang tersedia. Sementara kehidupan harus terus berjalan. Saat



itu yang tersedia hanya lapangan sepak bola di Karang Panjang dan
lapangan Merdeka tempat anak anak bermain sepak bola.

Ibu-ibu Muslim di tepi pantai mengawali dengan membawa ikan ke daerah
perbatasan dan ibu ibu Kristen membawa sayur sayuran. Karena
pemukiman Muslim di tepi pantai maka kelompok ini memiliki akses ke
sumber perikanan sementara kelompok Kristen memiliki banyak sayur.
Pasar yang digunakan adalah Pasar Bakubayi dan Pasar Mardika. Awalnya
menurut salah seorang narasumber Abidin Wakano, diantara ibu-ibu
pedagang yang berbeda agama itu belum terjadi transaksi. Pembeli Muslim
membeli dagangan dari ibu penjual Muslim demikian juga dengan pembeli
dan penjual Kristen. Apalagi Pusat Komando Jihad kemudian
mengeluarkan sebuah larangan untuk ibu ibu Muslim agar tidak melakukan
transaksi dagang dengan orang Kristen. Larangan ini kemudian diprotes ibu
ibu.

Meskipun demikian, perlahan diantara ibu penjual dan pembeli mulai terjadi
saling menyapa disusul transaksi antara pembeli dengan penjual yang
berlainan agama. Sejalan dengan berjalannya waktu maka terciptalah
“trust”, kepercayaan diantara kedua kelompok berbeda agama ini. Aksi ibu-
ibu penjual dan pembeli ini kemudian diikuti oleh kegiatan tukang ojek
yang mengantarkan penumpang dari satu tempat yang dikuasai kelompok
agama tertentu menuju daerah yang dikuasai kelompok agama lain.
Misalnya karena lokasi tempat Bank berada di daerah Kristen maka tukang
ojek yang mengantarkan penumpang Muslim menghubungi temannya yang
Kristen untuk menunggu di daerah perbatasan dan mengawal penumpang
tersebut pergi ke Bank. Selain tukang ojek maka tukang becakpun
melakukan hal yang sama. Meskipun ketika masa awal hal tersebut
dilakukan kerap terjadi pembunuhan pada tukang ojek dan becak, akan
tetapi sejalan dengan waktu, terjadi perjumpaan yang intens antara tukang
ojek dan becak dari dua tempat yang tersegregasi.

. Kedai Kopi

Kedai kopi digunakan sebagai salah satu tempat yang dipakai ketika
melakukan proses rekonsiliasi karena di kedai kopi tidak ada ruang ruang
yang membatasi orang untuk berdialog seperti di ruang formal. Di ruang

dialog formal umumnya rundown acara sudah disusun, tempat duduk telah



diatur, siapa duduk dimana, siapa yang akan berbicara pertama, siapa
membicarakan isu apa dan seterusnya. Sementara di kedai kopi, orang bebas
untuk mengekspresikan pendapat dalam bahasa verbal tapi juga dengan
menggunakan tanda semiotik. Jadi suasana damai atau peace atmosfer dapat
dibangun.

Di Ambon, masyarakat segmen bawahlah yang memulai pendirian kedai
kopi di daerah perbatasan. Sebab meski konflik masih berlangsung akan
tetapi hidup harus terus berjalan. Orang membutuhkan uang untuk
melanjutkan hidup. Salah satu kedai kopi dipakai sebagai ruang publik pada
masa itu adalah Sibu Sibu yang terletak di Jalan Said Perintah, di
Kecamatan Sirimau, dekat dengan Tugu Trikora yang ketika masa konflik
dijadikan perbatasan. Sibu Sibu dalam bahasa Maluku berarti “sepoi sepoi”.
Pelayan kedai kopinya berpakaian khas Maluku yaitu sarung dan baju cele.
Konflik juga menyebabkan segregasi yang terjadi dalam pemanfaatan
warung kopi sebagai ruang publik. Warung kopi terbagi antar wilayah dan
antar kelompok, dimana orang dari masing-maisng kelompok akan pergi ke
warung kopi yang berada di wilayah kelompoknya masing-masing.
Kemudian juga terdapat kecenderungan bahwa masing-masing kelompok
memiliki kekhawatiran dan keengganan untuk pergi ke warung kopi di
wilayah yang bukan milik kelompoknya. Walaupun tidak ada larangan
secara resmi untuk pergi atau berkunjung ke daerah yang bukan merupakan
kelompoknya, namun ada semacam norma di dalam masyarakat bahwa
untuk berkunjung ke daerah kelompok lain sebaiknya dilakukan saat siang
hari, dan dilakukan bila memiliki undangan dari kenalan yang berasal dari
kelompok lain. Oleh karenanya, pengunjung warung kopi kebanyakan
terbagi ke dalam kelompok-kelompok, tidak umum bagi kelompok Islam
untuk pergi ke warung kopi di wilayah Kristen demikian juga sebaliknya.
Terdapat pula perbedaan dalam tampilan fisik warung kopi. Warung kopi di
wilayah Islam, cenderung bernuansa modern, sedangkan warung kopi di
wilayah Kristen lebih bernuansa tradisonal. Hal ini dapat dilihat mulai dari
nama warung kopi, desain interior, dan juga musik yang diputar. Sebagai
contoh salah satu warung kopi di wilayah Kristen bernama Kafe Sibu-Sibu,
kafe tersebut bernuansa tradisional dimulai dari interior, dimana dindingnya

dipenuhi gambar artis atau atlet keturunan Maluku, kemudian lagu yang



diputar adalah lagu tradisional Maluku, makanan yang disajikan juga
makanan tradisional khas Maluku. Hal tersebut sangat berbeda dengan
warung kopi di wilayah Islam yang sangat bernuansa modern, dimana
musik yang diputarpun merupakan musik modern, menu makananpun
menyediakan menu makanan barat dan juga tradisional sekaligus, dan juga
dilengkapi dengan pendingin ruangan.

Walaupun terjadi segregasi wilayah dan ruang publik akibat dari konflik di
Ambon, tetapi tidak mengurangi peran dari ruang publik, seperti warung
kopi dalam menjadi pesan perantara damai. Selama masa konflik, warung
kopi kerap dijadikan tempat berkumpul antar kedua kelompok dan
berdiskusi mengenai jalur yang aman, kondisi di lingkungan masing-masing,
dan juga tempat untuk memulai rekonsiliasi paska konflik. Hal ini juga
ditegaskan oleh salah satu narasumber Bapak Jacky Manuputty, yang
menjelaskan tentang pemanfaatan ruang publik paska konflik yang
dijadikan tempat rekonsiliasi dengan bantuan anak-anak muda, dengan
mengadakan beragam acara dengan tema perdamaian, mulai dari acara
musik, lukisan, puisi, dll.

Dalam ruang publik inilah terjadi interaksi antar kelompok yang dahulu
pernah bertikai. Interaksi ini juga menjadi berkembang tidak hanya antar
kelompok warga Ambon yang pernah bertikai, tetapi juga dengan
wisatawan yang datang ke Ambon. Paska konflik, Ambon menjadi lebih
terbuka dan wisatawan, baik lokal maupun mancanegara mulai berdatangan
ke Ambon. Terlebih lagi banyak warga migran Ambon yang berada di
Belanda datang berkunjung ke Ambon. (Maradona, 2011)

f’
/(:,e?\gb‘ 20;\\3
cul

1. Model Ambon

\m



Ruang Publik Rekonsoliasi Konflik Poso

1. Temu Akbar Pemuda Lintas Komunitas dan Penerbitan Komik
Pada tahun 2004, menurut narasumber, dilangsungkan Temu Akbar
Pemuda Lintas Komunitas yang diikuti sekitar 400 orang remaja lintas
agama dan diadakan di daerah Siuri, Tentena yang mayoritas dihuni oleh
umat Kristiani. Pemilihan lokasi di Tentena memang disengaja sehingga
pemuda Muslim berani masuk ke daerah Nasrani. Penyelenggaranya selain
Lembaga Swadaya masyarakat juga berbagai organisasi kepemudaan
seperti Al Khairat, Muhammadiyah, Pemuda Kristen dan Pemuda Hindu.
Di Poso pemeluk agama Hindu adalah nomor tiga terbesar di Poso setelah
Kristen dan Islam. Hal tersebut karena tahun 1960an program transmigrasi
dari Bali ke Poso didatangkan dari Buleleng dan Tabanan.
Pada temu Akbar Pemuda Lintas Komunitas tersebut peserta diberi
kesempatan untuk bertukar cerita, pengalaman dan pendangan mereka
kedepan setelah Poso dilanda konflik bernuansa agama. Pada tahun yang
sama para pemuda bersepakat mengadakan Pilkada Damai. Pada acara ini
pemuda masuk ke pelosok dan berbicara mengenai pentingnya Pemilihan
Umum yang damai dan berlangsung lancar. Pentingnya berkampanye untuk
kedamaian Pemilu karena Pemilu berbicara soal siapa yang memegang
kekuasaan sebab awalnya konflik di Poso dipicu oleh Pemilu yang diadakan
tahun 1998. Oleh karena itu hal serupa tidak boleh terulang kembali.
Sebuah komik bergambar “Perjalanan Mencari Sahabat” pun diterbitkan
berisi gambar gambar yang mengangkat kearifan lokal daerah Poso, seperti
dongeng tentang mesale atau saling membantu, bergotong royong.
Misalnya dalam komik itu digambarkan sebuah keluarga Poso yang sedang
membangun rumah dan lalu didatangi para tetangga yang menawarkan
bantuan. Penerbitan komik ini diwujudkan oleh USAID karena melihat
bahwa saat konflik berdarah terjadi banyak anak anak usia Sekolah Dasar
yang menyaksikan peristiwa berdarah tersebut.

2. Kemah Kampung Damai
Sejumlah pemuda lintas iman dari berbagai wilayah di Poso, Sulawesi
Tengah turut serta dalam kegiatan Kemah Kampung Damai Lokakarya
Penggerak Perdamaian yang diinisiasikan oleh Paritas Institute bekerjasama
dengan Sekretariat Revolusi Mental Kementerian Koordinasi Pembangunan



Manusia dan Kebudayaan. Selama empat hari yaitu pada 19-22 September
2018, pemuda yang terdiri dari pelajar tingkat Sekolah Menengah Atas
hingga mahasiswa terpilih ini bertemu, tinggal dalam perkemahan dan
berbagi kisah ihwal hidup dalam perbedaan. Pengalaman masa lalu yang
pahit dan tercatat dalam lembaran hitam sejarah relasi antar masyarakat di
Poso dijadikan pelajaran hidup berharga bagi pemuda dalam membangun
kebersamaan. Para pemuda ini datang dengan prasangka pada teman yang
berbeda atau “the other”. Liwat kegiatan Kemah kampung Damai ini para

pemuda bersahabat dengan perbedaan bukanlah masalah

. Pasar

Ketika konflik terjadi musnahlah ruang aman bagi setiap orang. Rumah atau
pasar yang dulu menjadi ruang aman sekarang tidak ada sebab Pasar Poso
dan Pasar Tentena telah hancur dibom. Oleh karena itu perempuan mulai
menciptakan ruang amannya sendiri dengan cara menciptakan ruang publik
terbuka yaitu Pasar Lama yang terletak di tengah kota Poso. Di pasar
tersebut perempuan pedagang dari berbagai suku seperti dari Bugis,
Gorontalo, Pamona dan bermacam kepercayaan seperti Nasrani dan Muslim
berkumpul. Perempuan pedagang Nasrani membawa sayur sayuran dan
perempuan pedagang Muslim membawa ikan. Awalnya perdagangan
dimulai dari barter antara sayur dengan ikan, akan tetapi lama kelamaan
terjadi interaksi yang semakin dalam karena kedua kelompok mulai saling
mengenal.

Pendekatan negara asing yang masuk sebagai Lembaga Swadaya
Masyarakat pun mulai dipertanyakan. Karena alih alih menggunakan nilai
nilai kearifan lokal masyarakat, mereka mengedepankan pendekatan “peace
building” yang menggunakan metode dan cara baru. Misalnya mengundang
pihak pihak yang bertikai dengan membayar mereka setiap kali kedatangan.
Padahal, menurut pekerja sosial yang menjadi narasumber penelitian ini
Lian Gogali (41 tahun) terdapat budaya asli masyarakat yang seharusnya
dikedepankan seperti tradisi saling membantu atau mesale yang masih
kental dalam masyarakat. Ada juga tradisi posintuwu yaitu saling membantu
memberikan sumbangan bila ada yang memerlukan. Apabila tidak memiliki

uang maka menyumbangkan tenaga.



4. Sekolah
Dalam konflik di Poso, sekolah juga dijadikan ruang publik sebagai sarana
rekonsiliasi. Setelah terjadi konflik di Poso dengan masukknya bantuan dari
banyak pihak didirikan sekolah khusus perempuan. Sekolah ini menjadi
ruang bagi para perempuan yang menjadi saksi konflik untuk berbagi cerita
dan pengalaman. Sekolah ini menjadi ruang temu sekaligus menjadi ruang
untuk para perempuan tersebut untuk bersikap kritis. Sekolah perempuan
pertama didirikan pada tahun 2009 di Tentena, dan sekarang jumlahnya
telah mencapai 80 sekolah. Sekolah ini awalnya dibangun atas kerjasama

dengan The Asian Moeslim Network.

2. Model Poso

Masyarakat

Sintuwu
Maroso

Poso

Kesimpulan

1. Konflik Ambon dan Poso menjadikan ruang publik dan ruang domestik
tersegregasi. Fasilitas umum seperti pasar, Rumah Sakit, sekolah juga terbelah.
Dan dalam wilayah tersegregasi setelah konflik narasi yang ada adalah narasi
kalah menang. Orang tidak memiliki tetangga untuk melakukan interaksi lintas
agama. Karena itu ruang publik dikelola secara maksimal tidak saja sebagai

“physical space” tapi juga “interaction space” yaitu interaksi di ruang publik.



2. Provinsi Maluku tidak dikenal sebagai salah satu Provinsi penghasil kopi akan
tetapi salah satu kekhasan di Maluku adalah banyaknya kedai kopi yang
tersebar di berbagai penjuru terutama di kota Ambon. Sementara masyarakat
Poso tidak dikenal sebagai masyarakat yang suka berkumpul di kedai kopi.

3. Di kedai kopi di Ambon orang bebas untuk mengekspresikan pendapat dalam
bahasa verbal tapi juga dengan menggunakan tanda semiotik. Jadi tercipta
suasana damai atau peace atmosfer, tidak ada narasi kalah atau menang ketika
orang duduk di kedai kopi. Di Ambon, masyarakat segmen bawahlah yang
memulai pendirian kedai kopi di daerah perbatasan. Sebab meski konflik masih
berlangsung akan tetapi hidup harus terus berjalan. Salah satu kedai kopi yang
dipakai sebagai ruang publik pada masa itu adalah Sibu Sibu yang terletak di
Jalan Said Perintah, di Kecamatan Sirimau, dekat dengan Tugu Trikora yang
ketika masa konflik dijadikan perbatasan. Sibu Sibu dalam bahasa Maluku
berarti “sepoi sepoi”. Pelayan kedai kopi tersebut berpakaian khas Maluku yaitu
sarung dan baju cele.

4. Ketika konflik berlangsung baik di Ambon maupun di Poso, maka musnahlah
ruang aman bagi setiap orang. Di Poso, rumah atau pasar yang dulu menjadi
ruang aman musnah sebab Pasar Poso dan Pasar Tentena hancur dibom. Oleh
karena itu perempuan mulai menciptakan ruang amannya sendiri dengan cara
menciptakan ruang publik terbuka yaitu Pasar Lama yang terletak di tengah
kota Poso. Di pasar tersebut perempuan pedagang dari berbagai suku seperti
dari Bugis, Gorontalo, Pamona dan bermacam kepercayaan seperti Nasrani dan
Muslim berkumpul. Perempuan pedagang Nasrani membawa sayur sayuran dan
perempuan pedagang Muslim membawa ikan. Awalnya perdagangan dimulai
dari barter antara sayur dengan ikan akan tetapi lama kelamaan terjadi interaksi
antara kedua kelompok.

5. Sementara di Ambon, ibu ibu Muslim di tepi pantai mengawali dengan
membawa ikan ke daerah perbatasan dan ibu ibu Kristen membawa sayur
sayuran. Karena pemukiman Muslim di tepi pantai maka kelompok ini memiliki
akses ke sumber perikanan sementara kelompok Kristen memiliki banyak sayur.
Pasar yang digunakan adalah Pasar Bakubayi dan Pasar Mardika. Awalnya
diantara ibu ibu pedagang yang berbeda agama itu belum terjadi transaksi.
Pembeli Muslim membeli dagangan dari ibu penjual Muslim demikian juga
dengan pembeli dan penjual Kristen. Akan tetapi lama kelamaan diantara ibu



penjual dan pembeli mulai terjadi saling sapa disusul disusul transaksi antara
pembeli dengan penjual yang berlainan kepercayaan. Sejalan dengan
berjalannya waktu maka terjadilah “trust”, kepercayaan diantara kedua

kelompok berbeda agama ini.

Daftar Pustaka

Arya, S. (2013). Harmoni di Warung Kopi Simpati Poso. Retrieved September 4,
2019, from
https://www.kompasiana.com/sulawesi/552fc19a6ea834c0318b45ba/harm
oni-di-warung-kopi-simpati-poso

Aziz, Na. A. (2011, October 2). Pertikaian di Ambon Bukan Konflik Agama.
Nasional Kompas.Com. Retrieved from
https://nasional.kompas.com/read/2011/10/02/20394476/Pertikaian.di.Am
bon.Bukan.Konflik.Agama.

Bakri, H. (2015). Resolusi Konflik Melalui Pendekatan Kearifan Lokal Pela
Gandong di Kota Ambon. The POLITICS: Jurnal MAgister llmu Politik
Universitas Hasanuddin, 1(2), 51-60. Retrieved from
https://media.neliti.com/media/publications/102761-1D-resolusi-konflik-
melalui-pendekatan-kear.pdf

Ernas, S. (2016). Architecture of Peace in Ambon: Reading Dynamics of Peace
After Ten Years of Conflict. Al-Albab, 5(2), 219-236. Retrieved from
https://jurnaliainpontianak.or.id/index.php/alalbab/article/view/504/368

Ernas, S. (2018). Dari Konflik ke Integrasi Sosial: Pelajaran dari Ambon-Maluku.
International  Journal  of Islamic  Thought, 14, 99-111.
https://doi.org/10.24035/ijit.14.2018.009

Ginting, S. (2016). Neraka Poso: Konflik Islam-Kristen, Warga Keturunan, Santoso,
dan Tibo. Retrieved September 4, 2019, from
https://nasional.republika.co.id/berita/nasional/politik/16/08/01/0b7tm;j385
-neraka-poso-konflik-islamkristen-warga-keturunan-santoso-dan-tibo

Krisandi, E., Setyono, B., & Utomo, T. C. (2013). Resolusi Konflik Komunal di
Maluku Pasca Reformasi. Jurnal limu Pemerintahan, 1-11. Retrieved from
https://media.neliti.com/media/publications/111314-1D-resolusi-konflik-
komunal-di-maluku-pasca.pdf

Maradona, S. (2011, March 20). 60 Tahun Lika Liku Orang Maluku di Belanda |



Republika Online. Republika.Co.ld. Retrieved from
https://www.republika.co.id/berita/breaking-
news/internasional/11/03/20/170982-60-tahun-lika-liku-orang-maluku-di-
belanda

Patton, M. Q. (2002). Qualitative analysis and interpretation. In Qualitative
research & evaluation methods.

Qurtuby, S. Al. (2017). Belajar Toleransi Agama dari Ambon. Retrieved April 22,
2019, from https://www.liputan6.com/news/read/3100627/belajar-
toleransi-agama-dari-ambon

Rahawarin, Y. (2013). Kerjasama Antar Umat Beragama: Studi Rekonsiliasi
Konflik Agama di Maluku dan Tual. KALAM, 7(1), 95-120. Retrieved from
http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/KALAM/article/view/451/2626



