






RAJAWALI PERS
Divisi Buku Perguruan Tinggi
PT RajaGrafindo Persada

D E P O K



Perpustakaan Nasional: Katalog dalam terbitan (KDT)

Suzy S. Azeharie, Wulan Purnama Sari,		
		  Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya/Suzy S. Azeharie, Wulan Purnama Sari,
	 —Ed. 1, Cet. 1.—Depok: Rajawali Pers, 2020.
		  xiv, 60 hlm., 23 cm.
		  ISBN 978-623-231-353-8

		  1. Keputusan Hakim			   I. Judul	 II. Yayat Sri Hayati.			 
									          	 347.014 026 43

Hak cipta 2020, pada penulis

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh isi buku ini dengan cara apa pun, 
termasuk dengan cara penggunaan mesin fotokopi, tanpa izin sah dari penerbit

2020.2574 RAJ
Dra. Suzy S. Azeharie, M.A., M.Phil.
Wulan Purnama Sari, S.I.Kom., M.Si.
MASYARAKAT MULTIKULTURAL DAN DINAMIKA BUDAYA 

Cetakan ke-1, Februari 2020

Hak penerbitan pada PT RajaGrafindo Persada, Depok

Editor		  :	 Shara Nurachma
Setter		  :	 Raziv Gandhi
Desain Cover	 :	 Tim Kreatif RGP

Dicetak di Rajawali Printing

PT RAJAGRAFINDO PERSADA 
Anggota IKAPI
Kantor Pusat: 
Jl. Raya Leuwinanggung, No.112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Kota Depok 16956
Tel/Fax 	:	 (021) 84311162 – (021) 84311163 
E-mail 	 :	 rajapers@rajagrafindo.co.id http: //www.rajagrafindo.co.id

Perwakilan:

Jakarta-16956 Jl. Raya Leuwinanggung No. 112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Depok, Telp. (021) 84311162. 
Bandung-40243, Jl. H. Kurdi Timur No. 8 Komplek Kurdi, Telp. 022-5206202. Yogyakarta-Perum. Pondok Soragan 
Indah Blok A1, Jl. Soragan, Ngestiharjo, Kasihan, Bantul, Telp. 0274-625093. Surabaya-60118, Jl. Rungkut Harapan 
Blok A No. 09, Telp. 031-8700819. Palembang-30137, Jl. Macan Kumbang III No. 10/4459 RT 78 Kel. Demang Lebar 
Daun, Telp. 0711-445062. Pekanbaru-28294, Perum De' Diandra Land Blok C 1 No. 1, Jl. Kartama Marpoyan Damai, 
Telp. 0761-65807. Medan-20144, Jl. Eka Rasmi Gg. Eka Rossa No. 3A Blok A Komplek Johor Residence Kec. Medan 
Johor, Telp. 061-7871546. Makassar-90221, Jl. Sultan Alauddin Komp. Bumi Permata Hijau Bumi 14 Blok A14 No. 
3, Telp. 0411-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-3352060. Bali, Jl. Imam Bonjol Gg 100/V 
No. 2, Denpasar Telp. (0361) 8607995. Bandar Lampung-35115, Perum. Bilabong Jaya Block B8 No. 3 Susunan Baru, 
Langkapura, Hp. 081299047094.



Ucapan Terima Kasih

Ai Ching

Andia Elfika P.

Audrey Phelia

Chrisantya T E. A.

Christian Wicaksono

Cindy

Devin

Editha Mayliana Halim

Edward Tjahjadi

Ellyvia Josslyn

Evan Septian H.

Febby P. Oktavia

Fuad Abrar F.

Hendi Malik

Heru Chandra L.

Ivonne Madelene C.

Loula Lourdes Laurencia

Novi Tandriawan

Putri Michella

Stephen Jaufarry

Theo Triansa Wijaya

Theo Vrasandyka

Vicki Sofyan

Willen Tifany

Yolinda Destyana



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



vii

PRAKATA

Dalam sebuah bus yang mengantar puluhan wisatawan asal 
Jakarta mengarungi Pulau Dewata, sang guide bercerita, “Kami 
orang Bali bekerja keras untuk jinah. Siang malam untuk jinah.” 
Sontak para wisatawan yang berada di dalam bus terperanjat. Wajah 
mereka khususnya wisatawan perempuan menganga tidak percaya. 
Masa sih orang Bali suka jinah? “Tidak usah kaget ibu bapak,” suara 
sang guide mengisi keheningan. “Kami di Bali menyebut ini jinah.” 
Seraya tersenyum ia mengeluarkan uang kertas beraneka warna. 
Suasana pun menjadi riuh dengan tawa. Cerita kata jinah di Bali 
ini mengingatkan kita bagaimana komunikasi tak sesederhana 
sebagai proses mengirim pesan dan menerima pesan. Di abad-
21 ini bahkan kita menyaksikan bagaimana komunitas global 
saling bertukar produk sebagaimana ide dan nilai menjadi bagian 
kehidupan manusia (Tsuda, 1986). Pada awalnya, memang orang 
biasanya menganggap proses yang disebut komunikasi antarbudaya 
(intercultural communication) sebagaimana kisah jinah di Bali terjadi 
sebatas   ketika bertatap muka (face to face) antara budaya yang 
berbeda. Dalam kenyataannya komunikasi antarbudaya  menyentuh 
kehidupan manusia dalam banyak konteks dan keluasan yang di 
dalamnya termuat struktur kekuasaan yang bahkan tak kita sadari 
(Halualani, 2019:3). 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budayaviii

Buku ini merupakan rangkuman dari mata kuliah Komunikasi 
Antarbudaya yang diajarkan di Fakultas Ilmu Komunikasi 
Universitas Tarumanagara Jakarta.  Dalam buku ini dipaparkan lebih 
lanjut bagaimana   sebuah komunikasi antarbudaya dapat terjadi 
bila pemberi pesan termasuk anggota suatu budaya tertentu dan 
penerima pesan merupakan anggota budaya yang lain. Hal yang 
paling signifikan dan menjadi tanda komunikasi antarbudaya adalah 
baik sumber pesan maupun penerima pesan berasal dari budaya 
yang berbeda.

Di era dunia tanpa pagar batas ini mempelajari Komunikasi 
Antarbudaya makin penting. Apalagi Indonesia merupakan negara 
yang multikultur, yang dihuni oleh beragam suku, agama dan 
golongan.

Dengan perkembangan teknologi informasi yang pesat orang 
mudah berkomunikasi dengan orang dari latar belakang budaya 
yang berbeda. Facebook, Twitter, Instagram, adalah contoh populer 
misalnya melalui   bagaimana teknologi memudahkan terjadinya 
komunikasi antarbudaya. Bersamaan dengan itu pula mobilitas 
manusia yang semakin cepat juga ditunjang berbagai moda 
transportasi yang memudahkan orang berpergian ke berbagai 
penjuru dunia dan membuat persinggungan antarbudaya menjadi 
hal yang tak terelakkan. 

Dengan mempelajari komunikasi antarbudaya, orang dapat 
mempelajari persamaan sekaligus perbedaan budaya. Memahami 
persamaan suatu budaya  dapat membuat orang menjadi lebih dekat 
terhadap orang lain. Sementara itu, memahami perbedaan budaya 
mampu menolong orang mengetahui sumber-sumber masalah yang 
dapat terjadi. 

Tidak dipungkiri bahwa perbedaan budaya dapat memicu 
terjadinya konflik. Berbagai konflik sektarian tercatat dalam 
sejarah Indonesia. Antara lain seperti, di Ambon dan Poso Sulawesi 



ix

Tengah pada awal tahun 1999 menjadi catatan hitam bagaimana 
keberagaman budaya Indonesia dinodai oleh ketidakmampuan 
sekelompok orang untuk menghargai perbedaan budaya yang ada.

Buku ini hadir untuk memperkenalkan berbagai aspek mengenai 
komunikasi antarbudaya dalam konteks masyarakat Indonesia 
kontemporer. Penulis berharap buku ini memberikan manfaat 
bagi mahasiswa, mahasiswi maupun berbagai pihak masyarakat 
umumnya yang ingin memahami persoalan komunikasi antarbudaya. 
Penulis menyadari bahwa masih banyak kekurangan dalam buku ini. 
Maka kritik, saran, dan masukan akan penulis terima sebagai suatu 
hal yang membangun dan berguna di masa mendatang. 

Januari 2020,

Penulis

Prakata



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



xi

DAFTAR ISI

UCAPAN TERIMA KASIH 	 v

PRAKATA 	 vii

DAFTAR ISI 	 xi

BAB 1	 MASYARAKAT MULTIKULTURAL 	 1

		  A. 	 Pengertian Masyarakat Multikultural 	 1

		  B. 	 Ciri Masyarakat Multikultural 	 2

		  C. 	 Terbentuknya Masyarakat Multikultural 	 2

		  D. 	 Tantangan dalam Perbedaan Agama 	 3

		  E. 	 Tantangan dalam Perbedaan Suku dan Etnis 	 4

BAB 2	 POLA BUDAYA 	 7

A. 	 Pola Budaya 	 7

B. 	 Pola Budaya di Indonesia 	 9

C. 	 High Context Culture dan Low Context Culture    10



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budayaxii

BAB 3	 HAKIKAT AGAMA 	 15

A. 	 Nilai Agama 	 16

B. 	 Fungsi Agama 	 17

C. 	 Pluralitas Agama dan Hubungan Antar Agama 	 18

D. 	 Konflik Karena Agama 	 19

BAB 4	 IDENTITAS BUDAYA 	 23

		  A. 	 Pengertian 	 23

		  B. 	 Stereotip 	 25

		  C. 	 Prasangka 	 27

BAB 5	 KONFLIK, FACE NEGOTIATION THEORY DAN
 		  TINDAKAN PREVENTIF KOMUNIKASI 	 31

A. 	 Pengertian Konflik 	 31

B. 	 Penyelesaian Konflik 	 32

C. 	 Face Negotiation Theory 	 33

D. 	 Tindakan Preventif Konflik 	 34

BAB 6	 KASUS KONFLIK DI INDONESIA 	 37

		  A. 	 Konflik Antar Agama di Maluku 	 37

		  B. 	 Konflik Sampit di Kalimantan 	 39

BAB 7 	KEARIFAN LOKAL DI DAERAH DAN 
		  PENYELESAIAN KONFLIK 	 45

A. 	 Pengertian Kearifan Lokal 	 45

B. 	 Ciri-ciri dan Fungsi Kearifan Lokal 	 46

C. 	 Contoh Kearifan Lokal di Daerah 	 48

D. 	 Penyelesaian Konflik 	 49



xiii

BAB 8	 PERAN PEMERINTAH DALAM MERAWAT 
		  KEBERAGAMAN DI INDONESIA 	 53

A. 	 Pendahuluan 	 53

B. 	 Peran Pemerintah 	 55

C. 	 Kelembagaan 	 55

TENTANG PENULIS 	 59

Daftar Isi



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



Bab 1  Masyarakat Multikultural 1

A.	  Pengertian Masyarakat Multikultural

Dalam kehidupan bermasyarakat, sering terdengar kata-kata 
“masyarakat multikultural”. Menurut Lawrence Blum dalam 
Lubis, multikulturalisme merupakan segala hal yang meliputi 
apresiasi, pemahaman, serta penilaian terhadap budaya seseorang 
dan penghormatan serta rasa keingintahuan mengenai budaya 
etnis dari orang lain. Masih dari sumber yang sama, Parekh 
menyebutkan bahwa multikultural adalah kesepakatan yang telah 
dibuat oleh masyarakat yang didasari atas rasa persatuan dengan 
mengesampingkan perbedaan seperti, perbedaan agama, politik, 
budaya, etnis, dan perbedaan yang lainnya (Lubis, 2006). Untuk 
Indonesia, beranekaragamnya suku, agama, ras, sosial budaya, dan 
gender merupakan realitas kehidupan yang tidak dapat dihindarkan. 
Perbedaan tersebut merupakan kodrat manusia sebagai makhluk 
Tuhan Yang Maha Esa.

MASYARAKAT MULTIKULTURAL

1



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya2

B.	  Ciri Masyarakat Multikultural

Masyarakat multikultural memiliki beberapa karakteristik. Menurut 
pendapat Pierre L. Van den Berghe (1981), beberapa karakteristik 
dari masyarakat multikultural adalah: 

1.	 Tersegmentasi dalam subkultur yang berbeda satu sama lain;

2.	 Memiliki struktur sosial yang terbagi-bagi ke dalam lembaga 
yang bersifat nonkomplementer;

3.	 Kurang mengembangkan konsensus pada nilai-nilai dasar 
anggota masyarakatnya secara keseluruhan;

4.	 Sering kali terlibat konflik antarkelompok;

5.	 Secara tidak mutlak membangun integrasi sosial di atas paksaan 
atau karena adanya saling ketergantungan ekonomi;

6.	 Berada di bawah dominasi suatu kelompok terhadap kelompok 
lain.

C.	  Terbentuknya Masyarakat Multikultural

Masyarakat multikultural di Indonesia dapat terbentuk bila: (1) 
konsep multikulturalisme menyebar luas dan dipahami pentingnya 
bagi bangsa Indonesia, serta adanya keinginan bangsa Indonesia 
pada tingkat nasional maupun lokal untuk mengadopsi dan menjadi 
pedoman hidupnya; (2) kesamaan pemahaman di antara para ahli 
mengenai makna multikulturalisme dan bangunan konsep-konsep 
yang mendukungnya; dan (3) upaya-upaya yang dapat dilakukan 
untuk dapat mewujudkan cita-cita ini (Suparlan, 2014).

Untuk mencapai terbentuknya masyarakat multikultural, 
harus dimulai dari pemahaman akan multikulturalisme yang bukan 
hanya sekadar mengakui yang berbeda, tetapi lebih merupakan 
penempatan perbedaan secara simetris (symetrical differentiated 
citizenship). Perbedaan secara simetris berarti mengakui adanya 
pluralitas identitas dalam masyarakat atau dengan kata lain mengakui 



Bab 1  Masyarakat Multikultural 3

adanya keberagaman dalam masyarakat. Melalui pengakuan terhadap 
pluralitas identitas, masyarakat tidak lagi terjebak pada isu-isu 
primordial dan/atau isu-isu sektarian yang bisa mengancam harmoni 
dalam kehidupan bersama (Arif, 2014).

D.	  Tantangan dalam Perbedaan Agama

Salah satu nilai penting bagi masyarakat timur menurut Hasan 
Sazali adalah agama. Agama merupakan suatu ajaran dan sistem 
yang mengatur tata keimanan dan peribadatan kepada Tuhan. Fungsi 
umum dari agama yaitu sebagai pedoman hidup manusia dalam 
kehidupan sehari-hari dan mengatur perilaku-perilaku manusia. 
Peran agama menjadi sangat penting ketika agama telah dianut oleh 
kelompok-kelompok sosial manusia yang terkait dengan berbagai 
kegiatan pemenuhan kebutuhan hidup manusia yang kompleks 
dalam masyarakat (Sazali, 2016). 

Indonesia merupakan negara multikultural yang memiliki 
keberagaman agama seperti, Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha, 
dan Konghucu serta ratusan kepercayaan tradisional lainnya. Oleh 
karena itu, menurutnya, semakin besar keberagaman, semakin besar 
pula tantangannya. Tantangan dalam keberagaman umat beragama 
menjadi hal yang selalu ada di Indonesia.

Agama ada diperuntukkan bagi manusia dalam kehidupan, 
bukan sebaliknya manusia untuk agama. Ini artinya agama 
digunakan untuk mengantarkan manusia dalam kehidupan di 
dunianya dan mengantarkannya mempersiapkan kehidupannya di 
akhirat. Pengertian ini membawa konsekuensi bahwa kesadaran 
beragama bukan justru membelenggu manusia dalam fanatisme 
agama yang sempit dan terkesan ekstrem, tetapi membawa pada 
arah pembebasan manusia dari keterbelengguannya baik pada nilai 
agamanya sendiri maupun pada dunia materiil duniawi (Sazali, 
2016).



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya4

Upaya yang dilakukan untuk mengatasi tantangan perbedaan 
keberagaman agama adalah toleransi beragama yang harus ada 
dalam masyarakat. Sikap toleransi dapat menghindarkan dari 
terjadinya diskriminasi, walaupun banyak terdapat kelompok atau 
golongan yang berbeda dalam suatu kelompok masyarakat. Dalam 
menjalani kehidupan sosial dalam masyarakat, seorang individu akan 
berhadapan dengan kelompok-kelompok yang berbeda dengannya 
seperti agama. Dengan demikian, toleransi beragama diperlukan 
untuk mengatasi perbedaan. Toleransi beragama merupakan sifat 
dan sikap saling menghargai antarumat beragama lain. Salah satu 
contoh toleransi antarumat beragama seperti, pemeluk agama 
Islam dan Kristen di Gereja Kristen Jawa (GKJ) Joyodiningratan 
dan Masjid Al Hikmah, Serengan, Solo, Jawa Tengah yang tercipta 
sejak dulu (Digdoyo, 2018).

E.	  Tantangan dalam Perbedaan Suku dan Etnis

Karena Indonesia merupakan salah satu negara multikultural 
terbesar di dunia, negara ini rentan akan konflik horizontal. 
Konflik yang sering kali menjadi ancaman negara Indonesia berasal 
dari masyarakat, yaitu gerakan separatisme dan radikalisme yang 
mengakibatkan disintegrasi bangsa. Fenomena separatisme sempat 
terjadi dan mengancam keutuhan negara seperti, Gerakan Aceh 
Merdeka, Gerakan Republik Maluku Selatan, dan Operasi Papua 
Merdeka. Gerakan-gerakan tersebut menuntut untuk memisahkan 
kedaulatan dari negara Indonesia dan ingin mendirikan negara baru 
berdasarkan paham atau ideologi yang mereka ikuti (Sundawa, 
2017). 

Selain ancaman separatisme yang merupakan ancaman internal, 
terdapat juga ancaman eksternal yang berasal dari luar negeri. 
Ancaman tersebut merupakan dampak dari arus globalisasi yang 
masuk ke Indonesia. Arus globalisasi yang berdampak negatif dan 
menjadi ancaman dapat berupa tersebarnya paham-paham baru 
terutama dari Barat (westernisasi), degradasi moral, perubahan 



Bab 1  Masyarakat Multikultural 5

pola pikir menjadi materialisme dan kebebasan tanpa batas 
(liberalisme). Globalisasi menyebabkan terjadi benturan antara 
negara di dunia. Bahkan Huntington meramalkan akan terjadinya 
benturan antarperadaban akibat faktor politik, sosial, budaya, 
ekonomi, ras, dan agama. Akibatnya, masyarakat telah mengalami 
pergeseran nilai dari yang tadinya berpusat pada hal yang spiritual 
ke masyarakat yang berpusat pada hal hal materiil, serba konsumtif 
duniawi (Waruwu, 2010). 

Daftar Pustaka

Arif, Muhamad. 2014. “Model Kerukunan Sosial Pada Masyarakat 
Multikultural Cina Benteng (Kajian Historis Dan Sosiologis)”. 
Diakses dari http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/SOSIO-
FITK/article/view/1212/1086. 

Digdoyo, Eko. 2018. “Kajian Isu Toleransi Beragama, Budaya, Dan 
Tanggung Jawab Sosial Media”. Diakses dari http://journal.
umpo.ac.id/index.php/JPK/article/view/734/672.

Lubis, Akhyar Yusuf. 2006. Deskonstruksi Epistemologi Modern. Jakarta: 
Pustaka Indonesia Satu.

Sazali, Hasan. 2016. “Komunikasi Pembangunan Agama Dalam 
Membangun Toleransi Agama”. Yogyakarta. Penyuluhan 
dan Komunikasi Pembangunan. Tesis Sekolah Pascasarjana: 
Universitas Gadjah Mada.

Sundawa, Dadang. 2017. “Penguatan Karakter Mahasiswa yang 
Berwawasan Kebangsaan Dalam Menghadapi Tantangan 
Disintegrasi Bangsa”. Diakses dari http://semnastafis.unimed.
ac.id/wp-content/uploads/2017/11/07.-Dadang-Sundawa-
Edit.pdf. 	

Suparlan, Parsudi. 2014. “Menuju Masyarakat Indonesia yang 
Multikultural”. Diakses dari http://journal.ui.ac.id/index.php/
jai/article/viewFile/3448/2729. 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya6

Van den Berghe, Pierre L. 1981. The Ethnic Phenomenon. United 
Kingdom: Elsevier Science And Technology.

Waruwu, Fidelis. 2010. Membangun Budaya Berbasis Nilai Panduan 
Pelatihan bagi Trainer. Yogyakarta: Kanisius.



Bab 2  Pola Budaya 7

A. 	 Pola Budaya

Konsep pola budaya atau cultural pattern, menurut Alo Liliweri 
(2003), diperkenalkan oleh Ruth Benedict. Menurut Benedict, 
kebudayaan merupakan cara-cara yang menjadi dasar kehidupan 
manusia yang ditampilkan melalui karakteristik kebudayaan yang 
unik. Di tempat lain, Oliver R. Goodenogh (1996) mengatakan 
keunikan itu dimunculkan individu karena secara psikologis 
manusia dipengaruhi oleh sekelompok orang tertentu yang telah 
membuat konfigurasi itu sebagai sifat-sifat kebudayaan kelompok 
itu. Dasar teori ini adalah dalam diri manusia terdapat sistem 
memori budaya yang berguna untuk mengelaborasi rangsangan 
yang masuk (termasuk pola dan perilaku budaya) dari luar, yang 
menurut para penganut psikologi Gestalt, rangsangan dari luar itu 
diterima melalui sistem syaraf. 

Transmisi kebudayaan materiil maupun nonmateriil bisa 
langsung dan tidak langsung. Transmisi langsung terjadi secara 
hereditas melalui perangai dan perilaku orang tua, misalnya dalam 
pola-pola budaya untuk menyatakan kegembiraan, kesedihan dan 
senyuman. Sedangkan transmisi tidak langsung terjadi melalui 

POLA BUDAYA

2



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya8

media, misalnya radio, televisi, video, tape recorder, surat kabar, dan 
majalah. Pola-pola budaya, menurut Liliweri, tidak dapat dilihat 
atau dialami sebab pola-pola itu terdiri dari pikiran atau gagasan 
dan bahkan filosofi yang ada dalam akal manusia. Pola-pola budaya 
secara umum dibentuk oleh nilai, kepercayaan atau keyakinan, dan 
norma atau aturan (Liliweri, 2003).

Nikos A. Salingaros seperti yang dikutip Alo Liliweri (2003) 
menegaskan bahwa berdasarkan bantuan data-data statistik dibuat 
perbandingan unsur-unsur budaya antara satu kebudayaan dengan 
kebudayaan yang lain. Kemudian, dilihat manakah pola-pola yang 
relatif sama atau mungkin mengikuti satu sama lain. Temuan para 
ahli bahasa sungguh menarik, yaitu terdapat kesamaan pola budaya 
dalam semua kebudayaan, meskipun kebudayaan itu berbeda-beda. 
Pola-pola budaya itu mengandung unsur-unsur psikologi dan 
struktur 

Sementara itu, Aryono Suryono dalam Kamus Antropologi 
(1982) mengemukakan bahwa pola budaya adalah rangkaian 
dari unsur-unsur yang menjadi ciri-ciri yang menonjol dari suatu 
kebudayaan dan dipakai untuk mendeskripsikan watak dari 
kebudayaan tersebut. Fungsi pola budaya menurut Liliweri adalah 
untuk mengenal pola perilaku, yaitu wujud yang mantap dari suatu 
rangkaian tampilan perilaku manusia atau golongan orang sehingga 
dapat dideskripsi dan bisa digunakan dalam relasi antarbudaya 
(Liliweri, 2003).

Masih menurut Liliweri, dari pemahaman terhadap pola budaya 
ini orang-orang dari kebudayaan tertentu menyusun pola berpikir, 
bercocok tanam, menangkap ikan, membuat tembikar, menenun, 
makan, dan minum. Sebagai contoh, jika ada istilah pada pemukiman, 
hal itu dimaksudkan sebagai lingkup persebaran daerah tempat tinggal 
penduduk menurut keadaan geografis tertentu seperti, pemukiman 
sepanjang pantai laut, sepanjang aliran sungai, sepanjang jalan, 
ataupun pemukiman yang terdiri dari rumah-rumah yang satu sama 
lain jauh letaknya karena tanah pertaniannya luas tetapi menggerombol 
(Liliweri, 2003).



Bab 2  Pola Budaya 9

Keterbukaan dan pergaulan antarbudaya juga dapat menghasilkan 
pertukaran antara pola-pola budaya yang didahului oleh pertukaran 
persepsi. Persepsi yang dipertukarkan itu membimbing tindakan 
orang ke dalam perilaku efektif kebudayaan orang itu sendiri. 
Sehingga bagaimana orang harus bertindak, bagaimana perilaku 
menghadapi dunia itulah yang diketahui merupakan pola-pola 
budaya. 

B. 	 Pola Budaya di Indonesia

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk kebudayaannya 
kerap terjadi konflik fisik antarkelompok dengan korban hingga 
ratusan orang. Oleh karena itu, pemahaman tentang pola-pola 
komunikasi antarsuku menjadi hal yang penting untuk disimak 
dengan teliti dan untuk dipahami dengan lebih baik (Putra, 2003).

1.	 Manusia, Simbol, dan Kebudayaan

Menurut Heddy Shri Ahimsa Putra, antarkebudayaan terdapat 
perbedaan antara tanda dan simbol. Satu simbol tertentu misalnya, 
hanya berarti dalam konteks tertentu. Dalam konteks bahasa, 
perbedaan antara fonem /t/ dan /th/ misalnya, hanya berarti dalam 
bahasa Jawa, karena fonem /th/ sangat bernilai. Lain misalnya 
dengan bahasa Bali, dalam bahasa ini perbedaan antara fonem /th/ 
dan /t/ tidak penting karena dalam bahasa Bali tidak ada fonem /t/. 
Bagi orang Bali tidak ada perbedaan yang penting antara /batuk/ 
dan /bathuk/. Sementara itu, bagi orang Jawa dua kata ini jelas 
menunjuk pada dua hal berbeda. Demikian juga kata /soto/ dan /
sotho.

2.	 Komunikasi Antaretnis

Idealnya, menurut Putra, kelompok etnis berbeda dapat saling 
mengerti makna yang diberikan oleh masing-masing kelompok 
tentang ide, perilaku, dan benda yang ada di tengah kehidupan 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya10

mereka sehingga tidak terjadi perbedaan-perbedaan yang jauh dalam 
memberikan tafsiran dan tanggapan terhadap apa yang terjadi di 
lingkungan. Misalnya, kelompok Jawa yang tinggal di Papua idealnya 
mengetahui makna-makna yang diberikan oleh penduduk Papua 
terhadap lingkungan alam Papua, terhadap kehidupan masyarakat, 
sehingga tidak terjadi orang Jawa menilai penduduk setempat lebih 
rendah budayanya hanya karena mereka makan ubi, yang menurut 
pandangan orang Jawa memang bukan makanan yang berharga. 
Atau orang Madura yang tinggal di Kalimantan, mengetahui budaya 
masyarakat Dayak dan Melayu sehingga dapat lebih menghargai 
gaya hidup penduduk lokal dan tidak memandang rendah karena 
umumnya orang Dayak dan Melayu cenderung mengalah.

3.	 Salah Komunikasi

Masyarakat Indonesia yang terdiri dari ratusan etnis dan kelompok, 
menurut Putra, menyimpan potensi konflik yang umumnya 
berakar pada salah paham yang muncul dari interaksi antara warga 
komunitas, pemeluk agama, atau suku bangsa yang berbeda. Dalam 
keberagaman budaya ini pemahaman atas berbagai macam bentuk 
komunikasi simbolik serta makna-makna simbol yang penting bagi 
suatu masyarakat, komunitas, atau suku bangsa merupakan salah 
satu modal penting untuk mencegah kemungkinan terjadinya konflik 
(Putra, 2003).

C. 	 High Context Culture dan Low Context Culture

Low context communication menurut Gamsriegler (2005) merupakan 
sebuah cara atau sistem yang digunakan dalam sebuah komunikasi. 
Low context communication merupakan cara berkomunikasi saat 
makna dalam pesan bersifat eksplisit. Sifat eksplisit akan membuat 
penerima pesan lebih mudah menangkap makna arti pesan 
yang disampaikan. Low context communication merupakan sistem 
komunikasi yang diterapkan di negara seperti Amerika dan Jerman. 



Bab 2  Pola Budaya 11

Umumnya ditemui pada budaya modern yang menginginkan 
komunikasi yang efektif, cepat, dan tepat.

High context communication berbeda dengan low context sebab high 
context communication merupakan komunikasi yang menggunakan 
penyampaian makna secara implisit. Edward Hall dalam Gamsriegler 
menyatakan bahwa dalam komunikasi konteks tinggi sebagian besar 
makna terletak pada konteks fisik atau nonverbal, yang meliputi 
ekspresi wajah, nada suara, dan gerak tubuh. Sebagai hasilnya, 
pesan itu sendiri membawa informasi kurang (Gamsriegler, 2005). 

Dalam proses high context communication, komunikator melakukan 
komunikasi secara implisit dan bertele–tele hingga mampu membuat 
komunikan menerjemahkan dan menangkap makna yang tepat. 
Komunikasi dengan cara ini digunakan untuk menjaga kesopanan, 
malu, atau untuk menguji sebuah ikatan. Tingkat efisiensi high 
context communication ini bergantung pada pemahaman intuitif 
komunikan. Diperlukan waktu untuk menciptakan pemahaman 
yang sama antara pengirim dan penerima.

Penyampaian pesan secara high context bukan sekadar merangkai 
kata-kata menjadi kalimat sederhana, namun dibutuhkan konteks 
seperti, situasi yang sedang dihadapi, hubungan antara komunikator 
dan partisipan komunikasi, serta kepercayaan, nilai, dan norma 
budaya di antara partisipan. High context berkomunikasi dengan 
menekankan kesopanan, komunikasi nonverbal, frase yang tidak 
langsung atau indirect phrasing, biasanya untuk menghindari agar 
orang lain tidak tersakiti (Littlejohn, 2009).

Hall masih dari sumber yang sama menjelaskan bahwa konsep 
high context merujuk pada komunitas (organisasi) atau hubungan 
yang family-type, seperti keluarga (rumah tangga) dan di antara 
orang-orang yang memiliki hubungan yang dekat. Menurut Alo 
Liliweri perbedaan budaya high context dan low context adalah sebagai 
berikut. 

Pola Budaya high context culture:

1.	 Persepsi terhadap isu yang ada dan orang yang menyebarkan 
isu. Kadang-kadang isu dianggap benar tergantung dari siapa 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya12

yang mengatakannya. Bahkan seseorang akan menolak orang 
yang  memberikan isu sekaligus menolak informasi yang 
diberikan.

2.	 Persepsi pada relasi tugas. Budaya HCC mengutamakan relasi 
sosial dalam melaksanakan tugas karena berorientasi pada 
orientasi sosial dan pada hubungan personal (personal relations).

3.	 Persepsi terhadap logis tidaknya informasi. Budaya HCC 
tidak menyukai sesuatu yang terlalu rasional, cenderung 
mengutamakan emosi dalam mengakses informasi dan lebih 
menyukai basa basi.

4.	 Persepsi terhadap gaya komunikasi dalam budaya HCC 
menggunakan gaya komunikasi tidak langsung, gaya komunikasi 
yang kurang formal dan mengutamakan dengan pesan nonverbal.

5.	 Persepsi terhadap pola negosiasi. Anggota masyarakat dalam 
budaya HCC mengutamakan perundingan yang mengutamakan 
faktor-faktor relasi antarmanusia dengan mengutamakan 
perasaan dan intuisi serta mengutamakan hati.

6.	 Persepsi terhadap informasi mengenai individu. Budaya HCC 
mengutamakan kehadiran individu dengan dukungan faktor 
sosial, mereka tidak memedulikan siapa dia, pekerjaan apa, 
benar salah, ahli atau tidak. Budaya HCC ini lebih mendengarkan 
loyalitas kelompoknya.

7.	 Bentuk pesannya sebagian besar merupakan pesan-pesan implisit 
yang tersembunyi.

8.	 Dalam melakukan reaksi terhadap sesuatu tidak selalu tampak.

9.	 Dalam memandang in-group (yang ada dalam kelompoknya) dan 
out-group (yang berada di luar kelompoknya) selalu luwes dalam 
melihat perbedaan.

10.	 Pertalian antarpribadinya sangat kuat.

11.	 Konsep terhadap waktunya sangat terbuka dan luwes (Liliweri, 
2003).



Bab 2  Pola Budaya 13

Daftar Pustaka

Gamsriegler, Angela. 2005. High Context – And Low Context 
Communication. New York: Doubleday Dell Publishing.

Goodenough, Oliver. R. 1996. “Replication and the Evolution of 
Culture”. Diakses dari https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.
com/doi/abs/10.1111/an.1996.37.1.10.2 pada tanggal

Liliweri, Alo. 2003. Makna Budaya Dalam Komunikasi Antarbudaya. 
Yogyakarta: LKiS.

Littlejohn, Stephen W. & Foss, Karen A. 2009. Teori Komunikasi. 
Jakarta: Salemba. 

Putra, Heddy Shri Ahimsa. 2003. “Pola Komunikasi Budaya 
Antaretnis Di Indonesia”. Diakses dari https://jurnal.ugm.
ac.id/jkn/article/view/22100/14742 pada tanggal 

Suryono, Aryono. 1985. Kamus Antropologi. Jakarta: Persindo.



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



Bab 3  Hakikat Agama 15

Agama atau religion berasal dari bahasa Latin religare yang 
berarti “untuk mengikat”. Hal ini menandakan bahwa agama 
mengikat manusia dengan hal-hal sakral. Hal yang menarik dari 
agama adalah bahwa agama telah mengikat orang bersama-sama 
dalam dan memelihara cara pandang budaya mereka selama ribuan 
tahun. Agama dalam arti ‘klasik’ merupakan seperangkat aturan 
yang menata hubungan manusia dengan dunia gaib, khusus dengan 
Tuhan, hubungan manusia dengan manusia lain, dan hubungan 
manusia dengan lingkungan (Kresnowiati, 2008).

Pengertian lain masih dari sumber yang sama menjelaskan 
bahwa agama adalah sistem keyakinan yang dianut dan tindakan-
tindakan yang diwujudkan oleh suatu kelompok atau masyarakat 
yang menginterpretasi dan memberi respons terhadap apa yang 
dirasakan dan diyakini sebagai yang gaib dan suci. Berdasarkan 
pengertian itu, agama sebagai suatu keyakinan yang dianut oleh 
suatu kelompok atau masyarakat menjadi norma dan nilai yang 
diyakini, dipercayai, diimani sebagai sesuatu referensi, karena norma 
dan nilai itu mempunyai fungsi tertentu dalam kehidupan sosial 
(Kresnowiati, 2008).

HAKIKAT AGAMA

3



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya16

A. 	 Nilai Agama 

Nilai agama adalah gabungan dari beberapa sistem yang mengatur 
tata perilaku, kepercayaan, dan kaidah dalam menjalani beragam 
contoh hubungan sosial antara sesama makhluk ciptaan-Nya, 
serta tata cara beribadah kepada Tuhan YME. Pembentukan nilai 
agama merupakan suatu upaya dalam pengembangan potensi dan 
pengetahuan individu mengenai ajaran yang bersumber dari firman 
Tuhan YME seperti akhlak dan akidah.

1.	 Pengertian Nilai Agama 

	 Definisi nilai agama adalah segala bentuk peraturan hidup yang 
harus diterima oleh setiap manusia sebagai perintah, larangan, 
dan ajaran yang bersumber dari Tuhan, jika dilanggar akan 
mendapat siksa dari Tuhan di akhirat nanti (Sosiologi, 2019). 

2.	 Ciri Nilai Agama

	 Adapun ciri-ciri dari nilai agama adalah:

a.	 dapat memengaruhi pengembangan dalam diri di 
lingkungan sosial;

b.	 memiliki pengaruh yang beragam dalam masyarakat;

c.	 disosialisasikan sejak individu dilahirkan;

d.	 sebuah konstruksi yang terbentuk melalui pedoman 
beragama yaitu kitab suci;

e.	 disosialisasikan melalui beberapa macam proses sosial 
seperti kontak sosial dan interaksi sosial;

f.	 saling berkaitan dengan nilai-nilai yang lainnya sehingga 
dapat membentuk pola dan sistem dalam masyarakat;

g.	 keberadaannya mendarah daging (internalize value).

3.	 Faktor Pengaruh Pembentukan Nilai-Nilai Agama

	 Berikut merupakan faktor-faktor yang memengaruhi 
pembentukan nilai agama dalam masyarakat, antara lain sebagai 
berikut.



Bab 3  Hakikat Agama 17

a.	 Faktor Keluarga

	 Definisi faktor keluarga merupakan institusi pertama dalam 
proses pendidikan seorang individu. Keluarga yang sangat 
religius memberikan dampak besar dalam pembentukan 
nilai agama dalam diri seorang individu. Artinya, tahap 
sosialisasi aspek ketuhanan dalam diri individu selalu 
dilakukan.

b.	 Faktor Pendidikan

	 Pendidikan sangat berpengaruh terhadap pembentukan 
nilai-nilai agama dalam diri seorang individu. Dengan 
adanya pendidikan, individu dapat mengatur segala 
sikap dan tindakannya dalam bermasyarakat. Selain itu, 
pendidikan sangat berpengaruh dalam pembentukan jiwa 
religius individu.

c.	 Faktor Lingkungan

	 Lingkungan yang dimaksud adalah lingkungan sosial tempat 
individu menjalankan kehidupan sosialnya. Lingkungan 
termasuk dalam faktor yang memiliki pengaruh yang sangat 
kuat dalam upaya pembentukan nilai-nilai agama pada 
individu.

B.	 Fungsi Agama

Agama memiliki peranan yang sangat penting dalam kehidupan 
manusia dan masyarakat karena agama memberikan sebuah sistem 
nilai yang memiliki derivasi pada norma-norma masyarakat untuk 
memberikan pengabsahan dan pembenaran dalam mengatur pola 
perilaku manusia, baik di level individu dan masyarakat. Agama 
menjadi sebuah pedoman hidup singkatnya. 

	 Secara garis besar ruang lingkup agama mencakup: 

1.	 hubungan manusia dengan tuhannya; 

2.	 hubungan manusia dengan manusia;

3.	 hubungan manusia dengan makhluk lainnya atau lingkungannya. 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya18

Menurut Alo Liliweri yang dikutip oleh Winny Kresnowiati 
(2008) fungsi agama dalam kompleksitas kehidupan masyarakat 
mengenai pemahaman bersama atas hal-hal sebagai berikut.

1.	 Fungsi edukatif. Fungsi ini tercermin dari nilai, ajaran, dan 
norma religius yang bersifat abstrak dengan tujuan membimbing 
umat manusia berperilaku sesuai dengan ajaran agama. 
Pada transformasi-edukasi ini peranan para pemuka agama 
(kiai, ustad, ulama, pendeta, pastur, biksu, dan sebagainya) 
menempati posisi sentral.

2.	 Fungsi penyelamatan. Agama membahas tentang keselamatan 
di dunia dan akhirat. Dalam ajaran agama, manusia tidak 
saja mengejar kebahagiaan di dunia, tetapi juga mendapatkan 
kebahagiaan dan kesejahteraan di akhirat.

3.	 Fungsi pengawasan sosial. Agama akan kehilangan nilai etis 
dan sakralitasnya apabila dalam kenyataannya tidak mampu 
menjadi “pengawas” perilaku pada pemeluknya.

4.	 Fungsi memupuk persaudaraan. Agama apa pun pada dasarnya 
menjunjung tinggi humanisme (kemanusiaan) yang tercermin 
dari sikap persaudaraan.

5.	 Fungsi khusus agama. Menjalankan tugas dan fungsinya 
melalui pemeliharaan ciri khas, inkulturasi dengan masyarakat 
dan budaya lokal. Misalnya, kesatuan unsur kesamaan darah, 
bahasa, dan daerah.

C.	 Pluralitas Agama dan Hubungan Antaragama

Hubungan antaragama di Indonesia telah lama menjadi perhatian 
serius masyarakat di dalam perilaku sosial, politik, dan budaya. Tata 
pergaulan sosial, politik, budaya di tengah masyarakat tak pernah 
lepas dari persoalan agama. Sudut pandang agama selalu menjadi 
kecenderungan masyarakat dalam merespons hubungan antaragama 
di Indonesia. Hal ini diakibatkan kemajemukan agama yang eksis 
dalam pergaulan masyarakat (Ahmad, 2016).



Bab 3  Hakikat Agama 19

Pluralitas agama bisa dilihat sebagai kekayaan. Beberapa opsi 
untuk menjawab pluralitas keagamaan. Pertama adalah menerima 
kehadiran orang lain atas dasar konsep hidup berdampingan secara 
damai. Kedua, mengembangkan kerja sama sosial-keagamaan 
melalui berbagai kegiatan yang secara simbolik memerlihatkan dan 
fungsional mendorong proses pengembangan kehidupan beragama 
yang rukun. Ketiga, mencari titik temu agama-agama untuk 
menjawab problem, tantangan dan keprihatinan umat manusia. 

Falsafah hidup bangsa Indonesia yang terumus dalam Pancasila, 
yang sila pertamanya adalah sila Ketuhanan Yang Maha Esa, yang 
merupakan alasan pertama bagi pemerintah bersama masyarakat 
untuk menciptakan suasana yang aman dan damai dalam membina 
kerukunan hidup beragama. Seluruh umat beragama menjadi unsur 
utama dari negara yang berdasar Pancasila. Agama harus menjiwai 
kehidupan bangsa dan memengaruhi sikap hidup, tingkah laku, dan 
perbuatan sehari-hari. 

Hubungan antarumat beragama sangat sulit terjaga karena 
adanya perbedaan sudut pandang maupun pola pikir yang 
dipengaruhi oleh keyakinannya masing-masing. Namun, dengan 
menjaga sikap untuk menghargai dan bertoleransi tinggi antarumat 
beragama dapat menciptakan kerukunan umat beragama. 

D.	 Konflik Karena Agama

Menurut Kresnowiati (2008) suatu konflik yang disandarkan 
atas doktrin agama, sering kali sulit untuk diselesaikan karena di 
dalamnya menyangkut beberapa hal, yaitu:

1.	 ada gejala individu tidak bisa membedakan manakah kepentingan 
yang akan dia wakili dan kapan harus bertindak mewakili suku 
dan kapan sebagai seseorang dari agama tertentu;

2.	 ada gejala individu yang berasal dari beragam suku bangsa selalu 
merasa kelompoknya paling superior;



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya20

3.	 ada gejala individu melaksanakan proses komunikasi dengan 
standar dua muka, misalkan menjaga jarak sosial dan psikologis 
yang teraman dalam relasi dan komunikasi;

4.	 ada gejala individu gemar mendiskriminasi pihak lain karena 
perbedaan agama dan suku tertentu;

5.	 ada gejala individu selalu merasa curiga, berpikir negatif jika 
ada kelompok etnik lain berbuat lebih. 

Menurut Alo Liliweri yang dikutip oleh Winny Kresnowiati 
(2008), terdapat beberapa kekuatan yang belum dioptimalisasikan. 
Dengan tidak mengurangi peranan berbagai pranata hubungan 
antaragama yang telah ada, juga wadah konsultasi umat beragama, 
individu dapat menjadikan banyak hal sebagai kekuatan, misalnya:

1.	 menjadikan hubungan kekerabatan antarkeluarga dan rumah 
tangga serta komunitas sebagai wahana yang dapat bermanfaat 
bagi penyelesaian konflik atau kesalahpahaman yang terjadi di 
antara tokoh agama, tokoh agama dengan umat atau dengan 
pemerintah;

2.	 menjadikan aliansi-aliansi tradisional antarsuku bangsa sebagai 
wahana yang dapat digunakan sebagai penetral konflik;

3.	 menjadikan hubungan-hubungan atas dasar profesi, spesialisasi 
akan bersifat universal sehingga meminimalkan perbedaan 
kepentingan antarumat beragama;

4.	 menjadikan hubungan antarpribadi dan kelompok dalam 
organisasi yang sifatnya lintas “interest”, misalnya dalam LSM 
yang berorientasi kepada usaha memecahkan masalah bersama, 
masalah kerakyatan;

5.	 menjadikan hubungan yang bersifat “emosional” melalui 
paguyuban, pengembangan seni dan budaya dan mungkin 
olahraga.



Bab 3  Hakikat Agama 21

Daftar Pustaka

Ahmad, Rumadi. 2016. Fatwa Hubungan Antaragama di Indonesia. 
Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

Kresnowiati, Winny. 2008. Komunikasi Antarbudaya. Jakarta: Jala 
Permata.

Dosensosiologi. 2019. Pengertian Nilai Agama, Ciri dan Contohnya. 
dosensosiologi.com/nilai-agama/.



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



Bab 4  Identitas Budaya 23

A.	 Pengertian

Identitas adalah jati diri yang dimiliki seseorang yang ia peroleh 
sejak lahir hingga melalui proses interaksi yang dilakukannya setiap 
hari dalam kehidupannya dan kemudian membentuk suatu pola 
khusus yang mendefinisikan tentang orang tersebut. Sedangkan 
budaya adalah cara hidup yang berkembang dan dimiliki oleh 
seseorang atau sekelompok orang dan diwariskan dari generasi ke 
generasi. Dengan demikian, identitas budaya memiliki pengertian 
suatu karakter khusus yang melekat dalam suatu kebudayaan 
sehingga bisa dibedakan antara satu kebudayaan dengan kebudayaan 
yang lain (Liliweri, 2013). 

Faktor-faktor pembentuk identitas budaya sebagai berikut.

1.	 Kepercayaan

	 Kepercayaan menjadi faktor utama dalam identitas budaya. 
Tanpa kepercayaan yang dianut tidak akan terbentuk identitas 
budaya pada suatu kebudayaan. Contohnya, memercayai 
tradisi pecah telur pada saat resepsi pernikahan adat Jawa yang 
dipercaya sebagai salah satu tradisi penting.

IDENTITAS BUDAYA

4



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya24

2.	 Rasa aman

	 Perasaan aman bagi penganut suatu kebudayaan menjadi faktor 
terbentuknya identitas budaya karena bila pelaku kegiatan 
budaya merasa aman, mereka tidak akan melakukan sesuatu 
yang dianggapnya negatif. Contohnya, tidak ada kebiasaan 
menyakiti sesama karena dianggap menyakiti makhluk lain 
adalah tidak memberikan rasa aman bagi siapapun.

3.	 Pola perilaku

	 Pola perilaku seseorang di masyarakat mencerminkan identitas 
budaya yang dianut. Umumnya terjadi diskriminasi terhadap 
orang-orang tertentu yang dianggap berperilaku kurang baik 
menurut orang sekitarnya (Liliweri, 2002).

Sementara itu, menurut Koentjaraningrat (2015), faktor-faktor 
yang memengaruhi identitas budaya maupun yang berkaitan erat 
dengan identitas budaya adalah sebagai berikut.

1.	 Asimilasi budaya

	 Asimilasi budaya adalah pembauran dua kebudayaan yang 
disertai dengan hilangnya ciri khas kebudayaan asli sehingga 
membentuk kebudayaan baru. Suatu asimilasi ditandai 
oleh usaha-usaha mengurangi perbedaan antara orang atau 
kelompok. Untuk mengurangi perbedaan itu, asimilasi 
meliputi usaha-usaha mempererat kesatuan tindakan, sikap, 
dan perasaan dengan memerhatikan kepentingan serta tujuan 
bersama.

	 Contoh asimilasi budaya adalah program transmigrasi yang 
dilaksanakan di Riau pada masa pemerintahan Orde Baru. 
Program transmigrasi ini tidak hanya berhasil meratakan 
jumlah penduduk di berbagai pulau di Indonesia, tetapi 
program transmigrasi ini juga mengakibatkan terjadinya 
asimilasi, terutama di wilayah Riau. Hal ini terlihat dari 
banyaknya transmigran yang menghasilkan budaya baru, 
misalnya Jawa-Melayu, Mandailing-Melayu, dan lain sebagainya 
(Koentjaraningrat, 2015). 



Bab 4  Identitas Budaya 25

2.	 Akulturasi budaya

	 Akulturasi (acculturation atau culture contact) adalah proses sosial 
yang timbul bila suatu kelompok manusia dengan kebudayaan 
tertentu dihadapkan dengan unsur-unsur dari suatu kebudayaan 
asing dengan sedemikian rupa sehingga unsur-unsur kebudayaan 
asing itu lambat laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaan 
sendiri tanpa menyebabkan hilangnya kepribadian kebudayaan 
itu sendiri.

B.	  Stereotip

Stereotip menurut Samovar et.al (2010) merujuk pada suatu 
keyakinan yang berlaku digeneralisasikan, terlalu dibuat mudah, 
sederhana, atau dilebih-lebihkan mengenai suatu kategori atau 
kelompok orang tertentu. Secara singkat bahwa stereotip adalah 
generalisasi atas sekelompok orang yang dianut oleh budaya 
tertentu.

1.	 Pengertian Stereotip

Menurut Samovar et.al (2010), stereotip adalah persepsi atau 
kepercayaan yang dianut mengenai kelompok atau individu 
berdasarkan pendapat dan sikap yang lebih dulu terbentuk. 
Kecenderungan seseorang atau suatu kelompok untuk memiliki 
stereotip terhadap kelompok lain dapat memengaruhi interaksi 
antarkeduanya. 

Sementara itu, menurut Rumondor et.al berkembangnya 
stereotip tersebut bisa menjadi potensi yang menghambat dalam 
komunikasi antarbudaya. Kesalahpahaman antarbudaya seperti 
ini dapat dikurangi bila setiap kelompok atau daerah setidaknya 
mengetahui bahasa dan prilaku budaya orang lain, serta mengetahui 
prinsip-prinsip komunikasi antarbudaya dan mempraktikannya 
dengan bertoleransi dalam kehidupan sehari-hari (Rumondor, 
2014).



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya26

2.	 Dimensi Stereotip

Stereotip muncul karena dipelajari dari berbagai cara. Pertama 
dari orang tua, saudara atau siapa saja yang berinteraksi dengan 
seseorang. Kedua, dari pengalaman pribadi. Ketiga, dari media massa. 

Secara umum stereotip memiliki empat dimensi yakni sebagai 
berikut.

a.	 Arah (direction), menunjuk pada arah penilaian, apakah positif 
atau negatif. Misalnya disenangi atau dibenci.

b.	 Intensitas, menunjuk pada seberapa kuatnya keyakinan dari 
suatu stereotip.

c.	 Ketepatan, ada stereotip yang benar-benar tidak menggambarkan 
kebenaran, atau sebagian tidak benar.

d.	 Isi khusus, sifat-sifat khusus mengenai suatu kelompok. 
Stereotip mengenai suatu kelompok dapat berbeda-beda artinya 
dan stereotip dapat berubah dari waktu ke waktu (Rumondor 
et.al, 2014). 

3.	  Stereotip dan Komunikasi Antarbudaya

Stereotip dapat menghambat suatu proses komunikasi. Ada empat 
alasan mengapa stereotip menghambat komunikasi antarbudaya, 
yaitu sebagai berikut.

a.	 Stereotip merupakan jenis penyaring. Stereotip menyediakan 
informasi yang konsisten dengan informasi yang dipercayai 
oleh seseorang. Misalnya perempuan sejak lama distereotipkan 
sebagai kelompok satu dimensional. Stereotip perempuan 
sebagai ibu rumah tangga menghalangi perempuan untuk maju 
dalam dunia kerja.

b.	 Stereotip bukan pengelompokan yang menyebabkan masalah 
antarbudaya, namun, asumsi bahwa semua informasi spesifik 
mengenai suatu budaya diterapkan pada semua orang dari 



Bab 4  Identitas Budaya 27

kelompok tertentu. Menganggap semua orang dalam suatu 
kelompok memiliki sifat yang sama.

c.	 Stereotip menghalangi keberhasilan sebagai seorang komunikator 
karena stereotip biasanya berlebih-lebihan, terlalu sederhana, dan 
terlalu menyamaratakan. Stereotip berubah karena didasarkan 
pada premis dan asumsi yang sebagian benar dan kadang tidak 
benar (Samovar et.al, 2010).

C.	 Prasangka

Prasangka adalah membuat keputusan sebelum mengetahui 
fakta yang relevan mengenai objek tersebut. Awalnya, istilah ini 
merujuk pada penilaian berdasar ras seseorang sebelum memiliki 
informasi yang relevan yang bisa dijadikan dasar penilaian tersebut. 
Selain itu, prasangka diterapkan juga pada bidang lain selain ras. 
Pengertiannya sekarang menjadi sikap yang tidak masuk akal yang 
tidak terpengaruh oleh alasan rasional (Rosnow, 1972).

John E. Farley dalam Farley (1992) mengklasifikasikan 
prasangka ke dalam tiga kategori, yaitu sebagai berikut.

1.	 Prasangka kognitif, merujuk pada apa yang dianggap benar.

2.	 Prasangka afektif, merujuk pada apa yang disukai dan tidak 
disukai.

3.	 Prasangka konatif, merujuk pada bagaimana kecenderungan 
seseorang dalam bertindak.

Di tempat lain, Sarwono dalam Gerungan mengatakan bahwa 
prasangka merupakan salah satu bentuk sikap. Definisi sikap 
menurut Ajze dalam Gerungan adalah reaksi penilaian favorable atau 
unfavorable dari individu terhadap benda, individu lain, institusi, 
atau kejadian. Berdasarkan pengertian sikap maka prasangka dapat 
dikatakan merupakan penilaian individu terhadap suatu objek yang 
dapat berupa kelompok tertentu atau berupa individu lain yang 
berasal dari kelompok tertentu. Hanya saja dalam hal ini, sikap 
yang ditunjukkan bersifat negatif atau unfavorable (Gerungan, 1996).



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya28

Menurut Baron dan Byrne (1994), prasangka (prejudice) adalah 
sikap yang biasanya negatif terhadap anggota-anggota suatu 
kelompok yang hanya didasari keanggotaan mereka pada kelompok 
tersebut. 

Berikut adalah faktor-faktor yang menumbuhkan prasangka.

1.	 Kepentingan. Jika terjadi benturan kepentingan antara satu orang 
dengan orang lain terlebih orang yang berbenturan kepentingan 
itu berasal dari kelompok atau golongan yang berbeda.

2.	 Faktor kepribadian dari orang yang berprasangka. Orang yang 
berprasangka biasanya memiliki kepribadian yang tidak toleran, 
kurang mengenal diri sendiri, kurang berdaya cipta, tidak 
merasa aman, memupuk khayalan, dan lain-lain.

3.	 Faktor frustasi dan agresi. Prasangka sosial dapat menjelma 
ke dalam tindakan-tindakan diskriminatif, agresif terhadap 
orang yang diprasangkai. Teori frustasi adalah saat orang akan 
mengalami frustasi apabila maksud-maksud dan keinginan 
yang diperjuangkan dengan intensif mengalami kegagalan atau 
hambatan. Akibatnya, timbul perasaan jengkel atau perasaan-
perasaan agresif yang akan ditumpahkan kepada orang lain. 
Hal ini yang dinamakan dengan teori Seapegatisme atau teori 
kambing hitam.



Bab 4  Identitas Budaya 29

Daftar Pustaka

Baron, R.A., & Byrne, D.E. 1994. Social Psychology: Understanding 
Human Interaction. Boston: Alyn and Bacon Inc.

Farley, John E. 1992. Sociology. New Jersey: Prentice Hall.

Gerungan, W.A. 1996. Psikologi Sosial. Bandung, PT. ERESCO.

Koentjaraningrat. 2015. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka 
Cipta.

Liliweri, Alo. 2002. Makna Budaya dalam Komunikasi antar Budaya. 
Yogyakarta: PT LKiS Pelangi Aksara. 

Liliweri, Alo. 2013. Dasar-Dasar Komunikasi Antar Budaya. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.

Rosnow, Ralph L. 1972. Poultry and Prejudice. USA: Psychology Today.

Rumondor, Feybee H., Paputungan, Ridwan., & Tangkudung, 
Pingkan. 2014. “Stereotip suku Minahasa terhadap Etnis 
Papua.” Diakses dari https://ejournal.unsrat.ac.id/index.php/
actadiurnakomunikasi/article/download/5038/4555 pada 
tanggal.

Samovar, Larry A., Porter, Richard E., & McDaniel, Edwin R. 2010. 
Komunikasi Lintas Budaya, Jakarta: Salemba Humanika.



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



Bab 5  Konflik, Face Negotiation Theory 31

A. 	 Pengertian Konflik

Soerjono Soekanto dalam Ahmadi, menyebutkan bahwa konflik 
merupakan suatu proses sosial individual atau kelompok yang 
berusaha untuk memenuhi tujuannya dengan jalan menentang pihak 
lawan yang disertai dengan ancaman dan/atau kekerasan. Lewis 
A. Coser menyebutkan bahwa konflik adalah sebuah perjuangan 
mengenai nilai atau tuntutan atas status, kekuasaan, dan sumber 
daya yang bersifat langkah dengan maksud menetralkan, mencederai 
atau melenyapkan lawan (Mustamin, 2016).

Sementara itu, Gillin dan Gillin melihat konflik sebagai bagian 
dari proses interaksi sosial manusia yang saling berlawanan. 
Artinya, konflik adalah bagian dari proses interaksi sosial yang 
terjadi karena adanya perbedaan-perbedaan baik fisik, emosi, 
kebudayaan, dan perilaku. Kemudian, Pruit & Rubin menegaskan 
bahwa konflik berarti persepsi mengenai perbedaan kepentingan 
atau suatu kepercayaan bahwa aspirasi pihak-pihak yang berkonflik 
tidak dicapai secara simultan. Lebih lanjut dijelaskan bahwa jika 
memahami konflik pada dimensi ini, maka unsur-unsur yang ada 

KONFLIK, FACE NEGOTIATION 
THEORY DAN TINDAKAN PREVENTIF 
KOMUNIKASI

5



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya32

di dalam konflik adalah persepsi, aspirasi dan aktor yang terlibat 
di dalamnya (Susan, 2009).

 Dari pengertian konflik beberapa tokoh di atas tersebut, 
dapat dirangkum bahwa konflik berarti bagian dari interaksi sosial 
antara dua orang atau lebih dan salah satu pihak berusaha untuk 
menyingkirkan, mencederai, maupun melenyapkan pihak lain, 
biasanya terjadi karena adanya perbedaan-perbedaan kepentingan, 
perilaku, dan kebudayaan. Karena setiap manusia memiliki 
pandangan dan kebudayaan yang berbeda-beda, perbedaan ini 
dapat menjadi faktor penyebab konflik sosial karena dalam suatu 
hubungan sosial tidak semuanya sejalan. 

B. 	 Penyelesaian Konflik

Konflik dapat menyebabkan pecahnya integrasi sosial. Oleh karena 
itu, sebisa mungkin konflik harus dihindari dan segera diatasi. 

Adapun cara-cara penyelesaian konflik adalah sebagai berikut.

1.	 Arbitrasi

	 Arbitrasi adalah penyelesaian konflik yang dibantu oleh pihak 
ketiga. Pihak ketiga berperan dalam memberikan keputusan 
yang nantinya harus diterima dan ditaati oleh kedua belah pihak. 

2.	 Mediasi

	 Penyelesaian konflik menggunakan cara mediasi hampir sama 
dengan arbitrasi yang dibantu oleh pihak ketiga, namun pihak 
ketiga tidak memberikan keputusan yang mengikat.

3.	 Konsiliasi

	 Menyelesaikan konflik dengan cara konsiliasi ini  mempertemukan 
kedua belah pihak yang berselisih sehingga tercapai persetujuan 
yang disepakati oleh kedua belah pihak yang berselisih.



Bab 5  Konflik, Face Negotiation Theory 33

4.	 Stalemate

	 Arti stalemate ini adalah suatu keadaan ketika kedua belah 
pihak yang berselisih memiliki kekuatan yang seimbang lalu 
memutuskan untuk berhenti saling menyerang. Keadaan ini 
dapat terjadi karena kedua belah pihak tidak mungkin lagi 
untuk maju atau mundur.

5.	 Adjudication

	 Adjudication adalah penyelesaian konflik dengan cara membawa 
konflik tersebut ke pengadilan.

6.	 Elimination

	 Maksud elimination adalah pengunduran diri salah satu pihak 
yang berselisih atau konflik dianggap selesai jika salah satu 
pihak yang berselisih memilih untuk menyerah.

7.	 Subjugation atau Domination

	 Subjugation atau domination adalah penyelesaian konflik dengan 
cara pihak yang memiliki kekuatan terbesar atau pengaruh yang 
besar memaksa pihak lainnya untuk menaatinya.

8.	 Majority Rule

	 Penyelesaian masalah dengan cara melalukan voting untuk 
mengambil keputusan tanpa mempertimbangkan argumentasi 
kedua belah pihak yang berselisih (Johnson, 1989).

C. 	 Face Negotiation Theory

Teori Face Negotiation ini pertama kali dikembangkan oleh Stella Ting-
Toomey pada tahun 1985. Teori ini adalah teori untuk memahami 
bagaimana orang-orang dari budaya yang berbeda mengelola 
hubungan dan perbedaan pendapat. Teori ini mengidentifikasi 
bagaimana orang-orang yang memiliki budaya berbeda dapat 
bernegosiasi atau mengatasi konflik dalam komunikasi tanpa 
harus ada pihak yang merasa menang atau kalah. Teori negosiasi 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya34

rupa memberikan sebuah dasar untuk memperkirakan bagaimana 
manusia akan menyelesaikan karya rupa dalam kebudayaan yang 
berbeda. Teori ini berpendapat bahwa rupa atau “citra diri” sebagai 
fenomena universal yang meliputi lintas budaya (Fakhri, n.d.).

Dalam teori ini, “rupa” adalah sebuah metafora untuk citra 
diri yang berasal dari dua konseptualisasi Cina yaitu Lien dan Mien 
tzu. Lien adalah rupa moral yang internal yang melibatkan malu, 
integritas, kehinaan, dan masalah kehormatan. Mien tzu adalah rupa 
sosial eksternal yang melibatkan pengakuan sosial, posisi, otoritas, 
pengaruh, dan kekuasaan. 

Melakukan komunikasi secara efektif dengan orang yang 
berbeda kebudayaan, menurut Deddy Mulyana, dalam lingkungan 
sekitar merupakan sebuah tantangan. Terutama karena budaya 
merupakan faktor penting dalam melakukan komunikasi. Kesulitan 
berkomunikasi dengan orang lain, khususnya yang berbeda budaya, 
bukan saja merupakan kesulitan memahami bahasa yang tidak 
dikuasai, melainkan juga sistem nilai dan bahasa nonverbal orang 
tersebut (Mulyana, 2005). Hambatan dalam komunikasi antarbudaya 
di lingkungan dapat menimbulkan terjadinya kegelisahan peran, 
norma, dan juga etnosentrisme (Mulyana, 2005).

D. 	 Tindakan Preventif Konflik

Tindakan preventif adalah sebuah cara atau upaya yang dilakukan 
individu dalam menghindari terjadinya hal yang tidak diinginkan. 
Secara etimologi, preventif berasal dari bahasa latin pravenire yang 
artinya datang mencegah untuk tidak terjadi sesuatu. Dalam 
pengertian lain preventif mempunyai arti yaitu usaha yang secara 
sengaja dilakukan untuk mencegah timbulnya gangguan, kerusakan, 
atau kerugian bagi seseorang. 

Oleh karena itu, tindakan preventif konflik adalah tindakan yang 
dilakukan sebelum konflik terjadi. Tindakan preventif dilakukan 
karena konflik merupakan hal yang mengakibatkan kerugian bagi 
individu dan lingkungannya. Upaya preventif biasanya dilakukan 



Bab 5  Konflik, Face Negotiation Theory 35

sebelum suatu masalah atau konflik terjadi yang bertujuan untuk 
mencegah masalah atau konflik tersebut datang (L.Abate,1990).

Menurut L’Abate, sebagian besar program preventif yang efektif 
memiliki karakteristik antara lain:

1.	 fokus terhadap pemahaman mengenai risiko dan masalah dari 
perilaku yang ingin dicegah dalam kelompok sasaran;

2.	 desain untuk mengubah “life trajectory” dari kelompok sasaran, 
dengan menyediakan pilihan dan kesempatan dalam jangka 
panjang yang sebelumnya tidak tersedia;

3.	 kesempatan untuk mempelajari keterampilan hidup baru yang 
dapat membantu partisipan untuk menghadapi stress secara 
lebih efektif dengan dukungan sosial yang ada;

4.	 fokus dalam menguatkan dukungan dasar dari keluarga, 
komunitas atau lingkungan sekolah (L’Abate,1990).

	 Dari uraian di atas, tindakan preventif konflik dapat diterapkan 
oleh individu dengan cara-cara yang memiliki karakteristik pada 
uraian di atas. Bila cara-cara yang dilakukan telah mengandung 
karakteristik di atas maka dapat meminimalisir konflik yang 
terjadi. 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya36

Daftar Pustaka 

Fakhri, Azwanil. (n.d.). “Teori Negosiasi Rupa”. Diakses dari 
https://www.academia.edu/20290697/Teori_Negosiasi_Rupa_
Face_Negotiation_Theory_ pada tanggal 

Johnson, Doyle Paul. 1989. Sosiologi Klasik dan Modern. Diterjemahkan 
oleh Robert 	M.Z. Lawang. Jakarta: Gramedia.

L'Abate, Luciano. 1990. Building Family Competence, Primary and 
Secondary Preventions Strategies. New York: Sage Pub. 

Mulyana, Deddy. 2005. Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. Bandung: 
PT Remaja Rosdakarya.

Mustamin. 2016. “Studi Konflik Sosial di Desa Bugis dan Parangina 
Kecamatan Sape Kabupaten Bima Tahun 2014”. Diakses dari 
http://ejournal.mandalanursa.org/index.php/JIME/article/
view/109 pada tanggal 

Susan, Novri. 2009. Sosiologi Konflik & Isu-Isu Konflik Kontemporer. 
Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Wahyudi, Andri. 2015. “Konflik, Konsep Teori dan Permasalahan”. 
Diakses dari http://jurnal-unita.org/index.php/publiciana/
article/viewFile/45/41 pada tanggal

Warisan, BI. 2013. “Strategi Penyelesaian Konflik. Skripsi Unila”. 
Diakses dari http://digilib.unila.ac.id/925/9/BAB%20II.pdf 
pada tanggal 



Bab 6  Kasus Konflik di Indonesia 37

A.	 Konflik Antaragama di Maluku

Konflik yang terjadi antara penganut agama Islam dan Kristen di 
Maluku merupakan salah satu sejarah gelap yang pernah dialami 
oleh bangsa Indonesia. Konflik yang terjadi mulai tahun 1999 
hingga tahun 2000, mengejutkan banyak pihak, baik lokal, nasional, 
maupun internasional. Konflik ini menjadi suatu peringatan bagi 
bangsa Indonesia untuk waspada mengenai isu-isu yang dapat 
memicu polemik antarbudaya.

Pertikaian diawali pada tanggal 19 Januari 1999, saat umat Islam 
merayakan hari raya Idul Fitri 1 Syawal 1419 H. Konflik diawali dari 
pertikaian antara seorang supir angkot beragama Kristen dengan 
seorang pemuda keturunan Bugis beragama Islam. Perselisihan 
antara keduanya memicu konflik yang lebih besar, dengan terjadinya 
penyerangan ke wilayah Mardika yang mayoritas penduduknya 
beragama Kristen. Penyerangan tersebut dibalas oleh kelompok 
Kristen dari daerah Kuda Mati dan Batu Gantung dengan membawa 
senjata tajam dan menyerang desa-desa Islam (Trijono, 2001).

KASUS KONFLIK DI INDONESIA

6



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya38

Menurut The Human Right Watch Report, March 1999, terdapat dua 
versi penyebab konflik tersebut. Pertama, adalah versi Tim Pengacara 
Gereja yang dipercaya oleh kebanyakan komunitas Kristen dan kedua 
adalah versi Tim Pencari Fakta Muslim Ambon. Menurut penuturan 
versi pertama, seorang pemuda keturunan Bugis bernama Nursalim, 
meminta uang kepada Yopi, seorang sopir angkutan kota yang 
beragama Kristen. Hal ini kemudian memicu pertikaian. Menurut 
versi kedua, Yopi menyewakan mobil tanpa sepengetahuan Nursalim, 
yang menurut versi ini adalah kernet angkot. Yopi menolak dimintai 
bagian hasil penyewaan mobil tersebut (Trijono, 2001).

Menurut Jamin Safi, kerusuhan di Maluku merupakan 
konspirasi kelompok Republik Maluku Selatan untuk mewujudkan 
sebuah negara Kristen yang berdaulat serta merupakan usaha 
separatis untuk memisahkan diri dari Indonesia. Gerakan ini 
disebut-sebut sebagai pengejawantahan Gerakan Oikumene yang 
digagas oleh kolonial Belanda. Terjadinya Idul Fitri berdarah tanggal 
19 Januari 1999 digunakan sebagai sebuah strategi dan peluang bagi 
pemerintah Republik Maluku Selatan untuk menyusun kekuatan. 

Konflik kemudian berlanjut hingga ke tahun 2002, dengan 
menyebar ke beberapa daerah lain seperti Tidore, Ternate, Jailolo 
dan Bacan. Rumah dan tempat ibadah Masjid dan Gereja rusak atau 
terbakar dan kebanyakan korban jiwa adalah perempuan dan anak-
anak yang tidak berdosa (Safi, 2017).

Pemerintah berusaha mengatasi permasalahan ini dengan 
cara membentuk tim yang disusun dari aparat keamanan dengan 
jumlah yang banyak. Gubernur Maluku juga membentuk sebuah 
tim yang terdiri dari beberapa pemuka agama Islam, Kristen dan 
Katolik, untuk membangun kerukunan antaragama dan mencegah 
terjadinya eskalasi konflik lebih luas. Namun, belakangan progam 
ini tidak terlaksana dengan baik karena sikap etnosentris masih 
melekat pada para pemimpin agama tersebut. Ketidakseriusan para 
pemuka agama dalam menyelesaikan konflik dianggap menjadi 
kendala (Krisandi et.al, 2013). 



Bab 6  Kasus Konflik di Indonesia 39

Cara lain yang ditempuh adalah melalui pendekatan adat 
dengan mengedepankan kearifan lokal. Pendekatan ini dilakukan 
dengan upaya menjalin kembali jalinan persaudaraan di antara 
masyarakat. Salah satunya adalah kegiatan Panas Pela. Tujuannya 
adalah kembali menghidupkan budaya Pela Gandong bagi desa yang 
memiliki ikatan Pela. Pada tahun 2007, dibentuk suatu forum 
raja-raja adat yang kemudian mencetuskan suatu Majelis Latupati 
Maluku, sebagai pengakuan kembali peran raja di masyarakat. Peran 
raja adalah sebagai penengah dalam menyelesaikan konflik yang 
terjadi (Krisandi et.al, 2013).

Menurut Ernita Krisandi, masyarakat lokal juga memulai 
gerakan-gerakan sebagai langkah antisipasi konflik. Contohnya 
Gerakan Baku Bae yang merupakan gerakan masyarakat sipil yang 
secara aktif dalam upaya penyelesaian konflik Maluku. Dibentuk 
pula beberapa gerakan-gerakan lain seperti Jaringan Pendidikan 
Anak (JPA) dan Gerakan Perempuan Peduli (GPP). Gerakan-gerakan 
ini diprakarsai oleh kelompok perempuan dari masing-masing 
kelompok agama. Kelompok ini melakukan rekrutmen secara 
diam-diam mengingat keadaan sangat tidak kondusif. Gerakan ini 
mencetuskan berbagai kegiatan untuk mencegah dan meredakan 
konflik seperti sosialisasi penghentian konflik, konseling, dan 
pelatihan bagi ibu-ibu dan kaum muda (Krisandi et.al, 2013).

B.	 Konflik Sampit di Kalimantan

Konflik Sampit berawal pada Februari 2001 dan berlangsung 
sepanjang tahun itu. Konflik ini pecah di Kota Sampit, Kalimantan 
Tengah dan meluas ke seluruh provinsi, termasuk Ibukota Palangka 
Raya. Konflik ini terjadi antara  suku Dayak  asli dan warga 
migran Madura berasal dari Pulau Madura. Kerusuhan sosial Sampit 
menurut Abdul Rachman Patji, memang masih menyisakan banyak 
pertanyaan dan permasalahan. Ada asumsi yang menyatakan bahwa 
latar belakang munculnya konflik Sampit karena warga Dayak 
cemburu kepada kelompok etnis Madura yang tergolong sukses 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya40

dalam perekonomian. Menanggapi asumsi ini, seorang tokoh 
masyarakat Dayak menyatakan bahwa harus diakui banyak orang 
Madura berhasil di bidang ekonomi, tetapi bukan hal itu yang 
menyulut terjadinya konflik Sampit (Patji, 2003).

Minggu dini hari, 18 Februari 2001, tepat pukul 01.00 WIB, 
sekelompok warga Dayak menyerang rumah seorang warga Madura 
bernama Matayo di Jalan Padat Karya. Empat orang meninggal dunia 
dan satu orang luka berat akibat serangan itu, semuanya adalah warga 
Madura. Serangan yang diduga aksi balas dendam itu pun mendapat 
perlawanan. Pagi harinya, sekitar pukul 08.00 WIB, sejumlah warga 
Madura mendatangi rumah seorang Dayak bernama Timil yang 
diduga menyembunyikan salah satu pelaku penyerangan. Saat itu 
Timil berhasil diamankan polisi tetapi warga Madura yang tak puas 
langsung membakar rumahnya. Warga Madura yang marah juga 
menyerang rumah kerabat Timil dan menewaskan tiga penghuninya 
(Rinaldo, 2019).

Pada pukul 12.00 WIB, pasukan Brimob Polda Kalimantan 
Selatan sebanyak 103 personel dengan kendali BKO Polda Kalteng 
tiba di Sampit. Puluhan tersangka berikut barang bukti senjata tajam 
kemudian dibawa ke Mapolda Kalteng di Palangka Raya. Namun, 
situasi tidak mereda. Sampai keesokan harinya, Senin 19 Februari, 
ditemukan sejumlah jasad di berbagai sudut Kota  Sampit. Aksi 
penyerangan rumah serta pembakaran kendaraan semakin meluas. 
Kondisi ini membuat Wakil Gubernur Kalteng mengirimkan bantuan 
276 personel TNI dari Yonif 631/ATG ke Sampit pada malam itu 
juga. Pada tanggal 18 dan 19 Februari 2001, Kota Sampit sepenuhnya 
dikuasai warga dari Madura. Selama dua hari sejak penyerangan 
rumah Matayo, warga Madura berhasil bertahan, bahkan berani 
melakukan  sweeping  terhadap permukiman-permukiman warga 
Dayak.

Namun, situasi berbalik pada 20 Februari 2001, ketika sejumlah 
besar warga Dayak dari luar kota berdatangan ke Sampit. Warga 
Dayak pedalaman dari berbagai lokasi daerah aliran sungai (DAS) 
Mentaya, seperti Seruyan, Ratua Pulut, Perenggean, Katingan 



Bab 6  Kasus Konflik di Indonesia 41

Hilir, bahkan Barito berdatangan ke Kota Sampit melalui hilir 
Sungai Mentaya dekat pelabuhan. Ratusan warga Dayak itu lalu 
menyusup ke daerah Baamang dan sekitarnya yang merupakan 
pusat permukiman warga Madura. Mereka mampu memukul balik 
warga Madura yang terkonsentrasi di berbagai sudut jalan Sampit 
(Rinaldo, 2019).

Hari-hari berikutnya kelompok etnis Dayak terus meluaskan 
serangan. Bahkan menurut Liputan 6, sebelum menyerang, seorang 
tokoh atau panglima Dayak dikabarkan lebih dulu membekali ilmu 
kebal kepada pasukannya. Karena itu, saat melakukan serangan, 
biasanya mereka berada dalam alam bawah sadar. Bahkan, mereka 
juga dibekali indera penciuman tajam untuk membedakan orang 
Madura dan non-Madura.

Berada di atas angin, warga Dayak melebarkan serangan ke 
berbagai kawasan di Kotawaringin Timur. Warga Dayak pun praktis 
menguasai hampir seluruh wilayah Kalimantan Tengah, kecuali 
Pangkalan Bun yang tetap aman karena hampir tak ada warga 
Madura yang tinggal di tempat ini. Komisi Nasional Hak Asasi 
Manusia (Komnas HAM) mencatat, korban jatuh mencapai sekitar 
400 jiwa. Sedangkan menurut data kepolisian, ada 319 lebih rumah 
dibakar dan sekitar 197 lainnya dirusak. Sementara menurut data 
dari Polres Kotawaringin Timur, jumlah korban meninggal dari 
kedua belah pihak kerusuhan Sampit ada 315 orang. Jumlah rumah 
yang dibakar 583 dan dirusak 200. Sementara delapan mobil dan 
48 sepeda motor dirusak (Rinaldo, 2019).

Setelah konflik mereda, pemerintah melakukan langkah 
awal untuk menyelesaikan konflik. Beberapa konten pokok yang 
berkontribusi pada penyelesaian konflik dan preservasi suasana 
damai pascakonflik menurut Suharno adalah sebagai berikut. 

1.	 Pemulangan kelompok etnis Madura dari pengungsian, hidup 
berdampingan dan saling menjunjung prinsip kesetaraan. 

2.	 Pembinaan mental dan pendidikan untuk menghilangkan 
trauma pascakonflik serta keterbelakangan. 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya42

3.	 Penataan pemukiman dan penghindaran pemukiman 
bergerombol berdasarkan etnis tertentu. 

4.	 Tidak saling menuntut, termasuk warga etnis Madura tidak 
menuntut ganti rugi pengembalian atas asetnya yang dikuasai 
oleh etnis Dayak (Suharno, 2013).

Dapat disimpulkan, Perda Kotawaringin Timur tentang 
Penanganan Penduduk Dampak Konflik Etnis dengan berbagai 
ketentuan dengan implementasinya telah berhasil menyelesaikan 
konflik etnik di Sampit, Kotawaringin Timur dengan mengakomodasi 
kepentingan warga Dayak sebagai pihak yang ‘menang’ dalam 
‘perang’ tersebut tanpa menihilkan atau menafikan hak warga 
Madura yang terusir dari Sampit dan ingin kembali ke wilayah 
tersebut.

Daftar Pustaka

Krisandi, Ernita., Setyono, Budi., & Utomo, Tri Cahyo. 2017. 
“Resolusi Konflik	 Komunal di Maluku Pascareformasi”. 
Jurnal Ilmu Pemerintahan Universitas Diponegoro Semarang, 2(2): 
1-10.

Patji, Abdul Rachman. 2003. “Tragedi Sampit 2001 dan Imbasnya 
Ke Palangka Raya (dari Konflik ke (Re)Konstruksi)”. Jurnal 
Masyarakat dan Budaya, 5(2): 1-21.

Rinaldo. 2019. “Kerusuhan Sampit, Kegagalan Merawat Perbedaan 
18 Tahun Silam”. Diakses dari https://m.liputan6.com/
news/read/3897282/kerusuhan-sampit-kegagalan-merawat-
perbedaan-18-tahun-silam pada tanggal 

Suharno, Suharno., Samsuri, Samsuri., & Nurhayati, Iffah. 2013. 
“Pengembangan Model Resolusi Konflik Untuk Masyarakat 
Multikultural (Studi Implementasi Kebijakan Resolusi Konflik 
di Sampit, Poso, dan Ambon)”. Diakses dari https://eprints.
uny.ac.id/22688/ pada tanggal 



Bab 6  Kasus Konflik di Indonesia 43

Safi, Jamin. 2017. “Konflik Komunal: Maluku 1999-2000”. Istoria: 
Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sejarah, 13(1): 33-44.

Trijono, Lambang. 2001. Keluar dari Kemelut Maluku, Refleksi 
Pengalaman Praktis Bekerja untuk Perdamaian Maluku. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



Bab 7  Kearifan Lokal di Daerah dan Penyelesaian Konflik 45

A.	 Pengertian Kearifan Lokal 

Kearifan Lokal atau sering disebut  local wisdom  adalah semua 
bentuk pengetahuan, keyakinan, pemahaman, atau wawasan serta 
adat kebiasaan atau etika yang menuntun perilaku manusia dalam 
kehidupan di dalam komunitas ekologis (Keraf, 2002).

Pada dasarnya kearifan lokal, menurut Akhmar dan Syarifudin, 
merupakan suatu bentuk kearifan lingkungan yang ada dalam 
kehidupan bermasyarakat berupa tata nilai atau perilaku hidup 
bermasyarakat lokal dalam berinteraksi dengan tempat atau daerah 
hidupnya. Kearifan lokal dilihat sebagai salah satu bentuk perilaku 
manusia dan bukan suatu hal yang statis, melainkan berubah sejalan 
dengan waktu, tergantung dari tatanan dan ikatan sosial budaya 
yang ada di masyarakat (Akhmar dan Syarifudin, 2007).

Menurut I Ketut Gobyah (2003), kearifan lokal adalah 
kebenaran yang telah mentradisi pada suatu daerah. Perpaduan 
antara nilai–nilai suci firman Tuhan dan berbagai nilai yang ada. 
Terbentuk sebagai keunggulan budaya masyarakat setempat maupun 
kondisi geografi dalam arti luas. Kearifan lokal, masih menurut 

KEARIFAN LOKAL DI DAERAH DAN 
PENYELESAIAN KONFLIK

7



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya46

Gobyah, merupakan produk budaya masa lalu yang patut secara 
terus-menerus dijadikan pegangan hidup. Meskipun bernilai lokal, 
nilai yang terkandung di dalamnya dianggap sangat universal.

Sementara itu, menurut Sartini (2004) definisi kearifan lokal 
secara umum dapat diartikan sebagai gagasan-gagasan setempat 
yang bersifat bijaksana, penuh kearifan, bernilai baik, yang tertanam 
dan diikuti oleh anggota masyarakatnya. Untuk mengetahui suatu 
kearifan lokal di suatu wilayah, seseorang harus bisa memahami 
nilai-nilai budaya yang baik yang ada di dalam wilayah tersebut 
sebab kearifan lokal merupakan nilai yang dianggap baik dan benar 
yang berlangsung secara turun-temurun dan dilaksanakan oleh 
masyarakat yang bersangkutan sebagai akibat dari adanya interaksi 
antara manusia dengan lingkungannya. Kearifan lokal itu terdapat 
dalam masyarakat, komunitas, dan individu. Dengan demikian, 
kearifan lokal merupakan pandangan dan pengetahuan tradisional 
yang menjadi acuan dalam berperilaku dan telah dipraktikkan secara 
turun-temurun untuk memenuhi kebutuhan dan tantangan dalam 
kehidupan suatu masyarakat. Kearifan lokal berfungsi dan bermakna 
dalam masyarakat baik dalam pelestarian sumber daya alam dan 
manusia, adat dan budaya, serta bermanfaat untuk kehidupan 
(Kristiyanto, 2017).

B.	 Ciri-ciri dan Fungsi Kearifan Lokal

Moendardjito dalam Ayat Rohaedi (1986) mengatakan bahwa unsur 
budaya daerah potensial dijadikan sebagai lokal genius karena telah 
teruji kemampuannya untuk bertahan sampai sekarang. Ciri-cirinya 
adalah:

1.	 mampu bertahan terhadap budaya luar;

2.	 memiliki kemampuan mengakomodasi unsur-unsur budaya 
luar;

3.	 mempunyai kemampuan mengintegrasikan unsur budaya luar 
ke dalam budaya asli;



Bab 7  Kearifan Lokal di Daerah dan Penyelesaian Konflik 47

4.	 mempunyai kemampuan mengendalikan;

5.	 mampu memberi arah pada perkembangan budaya.

Sementara itu, menurut Nyoman Sirtha, bentuk kearifan lokal 
di Indonesia yang ada dalam masyarakat berupa nilai, norma, 
kepercayaan, dan aturan-aturan khusus. Terdapat pendapat lain yang 
mengklasifikasikan kearifan lokal ke dalam dua aspek (Rohaedi, 
1986), yaitu sebagai berikut.

1.	 Wujud Nyata (Tangible)

a.	 Tekstual

b.	 Bangunan atau Arsitektual

c.	 Benda Cagar Budaya atau Tradisional (Karya Seni).

2.	 Tidak Berwujud (Intangible)

	 Contohnya, yaitu petuah yang disampaikan secara verbal dan 
seni suara berupa nyanyian, pantun, cerita, serat nilai-nilai 
ajaran tradisional. Serat ini disampaikan secara verbal dari 
generasi ke generasi. 

Kearifan lokal dipandang sangat bernilai dan mempunyai 
manfaat tersendiri dalam kehidupan masyarakat. Sebab kearifan 
lokal kemudian menjadi bagian dari cara hidup suatu kelompok 
untuk memecahkan segala permasalahan hidup yang mereka hadapi. 
Berkat kearifan lokal mereka dapat melangsungkan kehidupannya, 
bahkan dapat berkembang secara berkelanjutan.

Adapun fungsi kearifan lokal terhadap masuknya budaya luar 
adalah (Rohaedi, 1986):

1.	 sebagai filter dan pengendali terhadap budaya luar;

2.	 mengakomodasi unsur-unsur budaya luar;

3.	 mengintegrasikan unsur budaya luar ke dalam budaya asli;

4.	 memberi arah pada perkembangan budaya. 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya48

C.	 Contoh Kearifan Lokal di Daerah

1. 	 Upacara Tingkeban atau Mitoni (Nujuh Bulanan)

	 Upacara Tingkeban adalah salah satu tradisi masyarakat di 
Jawa. Menurut Sutiyono, tradisi Mitoni berasal dari kata pitu 
yang berarti tujuh dilaksanakan setelah kehamilan berusia 
tujuh bulan dan kehamilan yang pertama kali sehingga untuk 
kehamilan yang selanjutnya tidak perlu diadakan acara slametan 
yang disebut dengan Mitoni atau Tingkeban (Sutiyono, 2013). 
Upacara ini bermakna bahwa pendidikan bukan saja setelah 
dewasa akan tetapi semenjak benih tertanam di dalam rahim 
ibu. Dalam upacara ini sang ibu yang sedang hamil dimandikan 
dengan air kembang setaman dan disertai doa yang bertujuan 
untuk memohon kepada Tuhan YME agar selalu diberikan 
rahmat dan berkah sehingga bayi yang akan dilahirkan selamat 
dan sehat.

2. 	 Menghormati Sesama Penghuni 

	 Dalam Kearifan Lokal Tentang Mitigasi Bencana Pada Masyarakat 
Baduy, menurut Pratama (2011), berbagai contoh kearifan 
dalam pelestarian lingkungan hidup masyarakat lokal dapat 
pula ditemukan misalnya pada masyarakat Kasepuhan (Jawa 
Barat), masyarakat Siberut (Sumatera Barat), masyarakat 
Kajang (Sulawesi Selatan), dan masyarakat Dani (Papua). 
Umumnya, masyarakat lokal beranggapan bahwa ada yang 
memiliki dan menghuni lingkungan di sekitar mereka selain 
manusia. Oleh karena itu, manusia yang berdiam di sekitarnya 
harus menghormati dan menjaga tempat-tempat mereka itu, 
seperti, hutan, gunung, lembah, dan sumber air. Bahkan tidak 
sedikit tempat-tempat tersebut dijadikan tempat yang sakral 
atau dikeramatkan. 



Bab 7  Kearifan Lokal di Daerah dan Penyelesaian Konflik 49

D.	 Penyelesaian Konflik

Badruzzaman Ismail, dikutip oleh Abidin Nurdin (2013), 
menyatakan bahwa kearifan lokal sudah lama teraplikasi dalam 
suatu masyarakat yang dipakai sebagai norma dan nilai dalam 
perilaku dan berinteraksi dengan Tuhan, manusia dan dengan alam. 
Termasuk di dalamnya menyelesaikan konflik yang terjadi dalam 
masyarakat juga memakai mekanisme kearifan lokal. Sebagai contoh 
proses penyelesaian konflik yang berkembang dalam masyarakat 
diselesaikan dalam kerangka adat yang sarat dengan nilai-nilai 
agama. Pelaksanaan Di’iet, Sayam, Suloh, Peusijuk dan Peumet Jaroe 
merupakan proses penyelesaian konflik berbasis adat yang sudah 
lama mengakar dalam masyarakat Aceh. Tradisi ini merupakan 
proses penyelesaian konflik yang sangat demokratis tanpa terjadinya 
pertumpahan darah dan dendam di antara kedua belah pihak yang 
berkonflik, baik vertikal maupun horizontal.

Di’iet atau Diyat menurut Syahrizal Abbas (2013) adalah 
pola penyelesaian konflik dapat diketahui tingkat kemaafan yang 
diberikan oleh korban atau ahli waris korban. Jika kemaafan 
telah diberikan, para pemangku adat atau Tetua Gampong 
mengompromikan atau bermusyawarah dengan pelaku atau 
ahli warisnya tentang jumlah Di’iet yang harus dibayarkan oleh 
pelaku pidana. Biasanya pembayaran Di’iet dilakukan dengan 
suatu upacara adat yang di dalamnya terdiri atas kegiatan Peusijuek 
dan peumat Jaroe. Keterlibatan institusi adat dan budaya dalam 
penyelesaian kasus pidana, bertujuan untuk menghilangkan 
dendam antara para pihak yang bertikai. Penyelesaian konflik 
dengan pola Di’iet ditujukan untuk menghilangkan dendam dan rasa 
permusuhan berkepanjangan antara para pihak bertikai yang telah 
mengakibatkan kekerasan dan bahkan pembunuhan. Kekerasan 
dan pembunuhan yang terjadi di kalangan masyarakat Aceh dapat 
bermula dari perebutan lahan pertanian, penguasaan sumber-
sumber ekonomi Gampong atau hal-hal lain yang mungkin terjadi 
dalam interaksi sosial masyarakat. Pola Di’iet ini hanya ditujukan 
untuk menyelesaikan kasus pembunuhan. Dalam penyelesaian 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya50

konflik yang berakhir dengan pembunuhan, maka yang bertindak 
sebagai fasilitator, negosiator, dan mediator adalah Keuchik, 
Teungku Meunasah dan Tetua Gampong termasuk pemangku adat. 
Mereka inilah yang melakukan pembicaraan-pembicaraan awal 
dengan ahli waris korban dan pelaku pidana atau ahli warisnya. 
Pelibatan keluarga besar dari para pihak menjadi sangat penting 
dalam pembicaraan tersebut, karena untuk menghindari dendam 
di belakang hari. 

Contoh yang paling nyata penggunaan Di’et sebagai kearifan 
lokal dalam menyambung kembali hubungan sosial yang renggang 
adalah pembayaran Diyat diberikan kepada masyarakat Aceh yang 
telah meninggal dan luka dan berbagai bentuk korban pascakonflik. 
Pemerintah Aceh melalui Dinas Sosial Provinsi Aceh sejak 2002 
yang kemudian diambil alih oleh Badan Rekonstruksi Aceh sejak 
2005 mengelola dana Diyat. Jumlah dana Diyat korban konflik yang 
masing-masing penerima memeroleh Rp3 juta/tahun untuk masa 
lima tahun. Sampai tahun 2011, dana diyat termasuk bantuan 
ekonomi untuk korban konflik mencapai 2.2 Triliun (Syahrizal 
Abbas, 2013).

Daftar Pustaka

Abas, Syahrizal. 2013. “Diyat dalam Kehidupan Sosial Budaya 
Masyarakat Aceh dalam Media Syariah”. Analisis. Volume XIII, 
Nomor 1, Juni.

Abidin, Nurdin. 2013. “Revitalisasi Kearifan Lokal di Aceh: Peran 
Budaya dalam Menyelesaikan Konflik Masyarakat”. Diakses 
dari http://www.ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/
article/view/645/543 pada tanggal 

Akhmar, Andi M. dan Syarifuddin. 2007. Mengungkap Kearifan 
Lingkungan Sulawesi Selatan,



Bab 7  Kearifan Lokal di Daerah dan Penyelesaian Konflik 51

PPLH Regional Sulawesi, Maluku dan Papua, Kementerian Negara 
Lingkungan Hidup RI dan Masagena Press. Makassar.

Ayat, Rohaedi. 1986. Kepribadian Budaya Bangsa (Local Genius). Jakarta: 
Pustaka Jaya.

Gobyah, I. Ketut. 2003. “Berpijak Pada Kearifan lokal”. Diakses dari 
www.balipos.co.id. Pada tanggal 21 November 2019.	

Keraf, A. S. 2002. Etika Lingkungan. Jakarta: Kompas.

Kristiyanto, Eko Noer. 2017. “Kedudukan Kearifan Lokal dan 
Peranan Masyarakat dalam Penataan Ruang Di Daerah”. Diakses 
dari https://www.rechtsvinding.bphn.go.id/artikel/artikel%20
eko.pdf pada tanggal 

Pratama, Cecep. et.al. 2011. “Kearifan Lokal Tentang Mitigasi 
Bencana Pada Masyarakat Baduy”. Makara, Sosial Humaniora. 
Vol.15. No.1.

Sartini. 2004. “Menggali Kearifan Lokal Nusantara Sebuah Kajian 
Filsafati. Jurnal Filsafat. Jilid 37. Nomor 2. Agustus.

 Sutiyono. 2013. Poros Kebudayaan Jawa. Yogyakarta: Graha Ilmu.



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



Bab 8  Peran Pemerintah dalam Merawat Keberagaman di Indonesia 53

A. 	 Pendahuluan

Indonesia, menurut Dede Rosyada, adalah sebuah negara besar 
dengan jumlah penduduk mencapai 269,728,379 jiwa yang 
menghuni lima pulau besar Sumatera, Jawa, Kalimantan, Sulawesi 
dan Papua. Terdapat 17,504 pulau yang termasuk dalam wilayah 
Negara Kesatuan Republik Indonesia dengan enam agama besar 
yang diakui pemerintah yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu, 
Buddha, Konghucu serta ratusan agama tradisional. Indonesia juga 
memiliki 1340 dengan 300 etnik dan memiliki lebih dari 652 bahasa 
daerah (Rosyada, 2015). Dengan keberagaman yang dimiliki oleh 
Indonesia, maka pemerintah dan masyarakat memiliki peran penting 
dalam merawat keberagaman di Indonesia (Permana, 2018). 

Winataputra (2012) mengemukakan bahwa ada empat pilar 
kehidupan berbangsa dan bernegara kebangsaan Indonesia, yaitu 
Pancasila, UUD 1945, Bhineka Tunggal Ika, dan NKRI. Keempat 
pilar tersebut perlu ditransformasi secara fungsional dalam 
berbagai ranah kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Untuk 
mentransformasikan empat pilar kebangsaan tersebut, menurut 
Lestari, dibutuhkan kesadaran dari masyarakat dan didukung oleh 

PERAN PEMERINTAH DALAM 
MERAWAT KEBERAGAMAN 
DI INDONESIA

8



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya54

kebijakan pemerintah yang mendukung terciptanya Bhineka Tunggal 
Ika. Kebijakan yang ditempuh adalah membangun kesejahteraan 
berbangsa dan bernegara di atas ke-Bhinneka Tunggal Ika-an agar 
terwujud kehidupan rakyat yang sejahtera, rukun, aman, damai, 
saling menghormati, demokrasi dalam menghadapi globalisasi yang 
mengedepankan persatuan dan kesatuan bangsa demi terwujudnya 
stabilitas nasional yang mantap dan tangguh (Lestari, 2015).

Undang Undang Dasar Republik Indonesia pada hakikatnya telah 
mengamanatkan tujuan nasional bangsa Indonesia yaitu melindungi 
segenap bangsa Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia dan 
untuk memajukan kesejahteraan umum, mencerdaskan kehidupan 
bangsa, dan ikut melaksanakan ketertiban dunia yang berdasarkan 
kemerdekaan, perdamaian abadi, dan keadilan sosial.

Selain itu, Undang-Undang Dasar sebagai rujukan tertinggi 
hukum di Indonesia telah mengamanatkan juga bahwa negara 
memajukan kebudayaan nasional Indonesia di tengah peradaban 
dunia dengan menjamin kebebasan masyarakat dalam memelihara 
dan mengembangkan nilai-nilai budayanya. Hal ini dikatakan 
oleh Pasal 32 Ayat 1 UUD 45. Sementara, yang mengatur tentang 
keberagaman tertulis di Undang Undang Nomor 5 tahun 2017 
tentang Pemajuan Kebudayaan. Hal ini dapat dilihat dari Pasal 
3 huruf b yang mengatakan bahwa asas keberagaman adalah 
mengakui dan memelihara perbedaan suku bangsa, ras, agama, 
dan kepercayaan.

Untuk melakukan pengayaan keberagaman menurut Undang 
Undang Nomor 5 tahun 2017 Pasal 30 huruf c, dilakukan melalui 
penggabungan budaya (asimilasi), penyesuaian budaya sesuai 
dengan konteks ruang dan waktu (adaptasi), penciptaan kreasi baru 
atau kreasi hasil dari pengembangan budaya sebelumnya (inovasi), 
dan penyerapan budaya asing menjadi bagian dari budaya Indonesia 
(akulturasi). 



Bab 8  Peran Pemerintah dalam Merawat Keberagaman di Indonesia 55

B. 	 Peran Pemerintah

Peran aktif dari pemerintah diperlukan untuk bisa mengelola 
keberagaman sosial budaya agar tetap terpelihara. Peran-peran 
ini tidak dapat diatur sendiri oleh pemerintah pusat sehingga 
memerlukan bantuan pemerintah daerah dalam melestarikan 
keberagaman sehingga pemerintah pusat hanya memantau dan 
pemerintah daerah yang terjun langsung ke masyarakat. Peran 
pemerintah daerah masih menurut sumber yang sama antara lain 
adalah sebagai berikut (Peran Pemerintah, n.d.): 

1.	 Sebagai penggerak

2.	 Mengambil inisiatif

3.	 Sebagai jembatan ke dunia internasional

4.	 Sumber modal.

5.	 Menyusun perundang-undangan.

6.	 Memberikan dukungan penuh

7.	 Melakukan pendataan

8.	 Membentuk kelembagaan

9.	 Mengadakan pentas seni secara rutin

10.	 Memaksimalkan penggunaan fasilitas umum.

C. 	 Kelembagaan

Untuk menjangkau masyarakat dalam mewujudkan serta memelihara 
keberagaman, maka ada beberapa institusi yang bertanggung jawab 
yaitu, antara lain:

Kemendikbud 

Berdasarkan Peraturan Presiden Indonesia (Perpres) Nomor 14 
tahun 2015 tentang Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 
tugas dari Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan adalah 



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya56

menyelenggarakan urusan pemerintah di bidang pendidikan usia 
dini, pendidikan dasar, pendidikan menengah, dan pendidikan 
masyarakat, serta pengelolaan kebudayaan (Tugas dan Fungsi, n.d.).

Kementerian ini bertanggung jawab untuk melindungi 
kebudayaan yang ada dalam masyarakat. Hal ini termaktub dalam 
Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia 
Pasal 1 (1) yang mengatakan bahwa pelestarian tradisi adalah upaya 
perlindungan, pengembangan, dan pemanfaatan suatu kebiasaan 
dari kelompok masyarakat pendukung kebudayaan yang penyebaran 
dan pewarisannya berlangsung secara turun-temurun. Arti kata 
perlindungan di atas menurut Pasal 1 (2) berarti upaya pencegahan 
dan penanggulangan yang dapat menimbulkan kerusakan, kerugian, 
atau kepunahan kebudayaan yang berkaitan dengan bidang tradisi 
berupa ide atau gagasan, perilaku, dan karya budaya termasuk harkat 
dan martabat serta hak budaya yang diakibatkan oleh perbuatan 
manusia ataupun proses alam.

Kementerian lain yang bertugas untuk merawat keberagaman 
dan menjaga keberlangsungan budaya dalam masyarakat adalah 
Kementerian Agama. Tugas Kementerian Agama berdasarkan 
Peraturan Presiden Indonesia (Perpres) Nomor 83 tahun 2015 
tentang Kementerian Agama adalah menyelenggarakan urusan 
pemerintah di bidang agama untuk dan membantu presiden dalam 
menyelenggarakan pemerintahan negara (Peraturan, n.d.)

Dalam menyiarkan agama, maka kementerian ini bertugas 
untuk menjaga stabilitas nasional dan demi tegaknya kerukunan 
antarumat beragama, pengembangan dan penyiaran agama supaya 
dilaksanakan dengan semangat kerukunan, tenggang rasa, teposeliro, 
saling menghargai, saling menghormati antarumat beragama sesuai 
jiwa Pancasila (Surat Keputusan Menteri Agama RI Nomor 70 tahun 
1978 tentang Penyiaran Agama). 



Bab 8  Peran Pemerintah dalam Merawat Keberagaman di Indonesia 57

Daftar Pustaka

Kemendikbud. (n.d.). Tugas dan Fungsi Kementerian Pendidikan dan 
Kebudayaan. https://www.kemdikbud.go.id/main/informasi-publik/
tugas-dan-fungsi

Lestari, Gina (2015). Bhinneka Tunggal Ika: Khasanah Multikultural 
Indonesia di Tengah Kehidupan SARA. Jurnal Pendidikan Pancasila 
dan Kewarganegaraan, vol 28, no 1. http://journal.um.ac.id/
index.php/jppk/article/view/5437

Permana, Irfan Setia (2018). Pemerintah dan Hak Beragama di 
Indonesia (Peran Pemerintah Dalam Memelihara Hak Beragama 
di Indonesia). Jurnal TEDC, Vol. 12 No. 2. 

Rosyada, Dede. (2015). Harmoni dalam Keberagaman: Sebuah Kebijakan 
Politik dan Usaha Bersama Umat Beragama di Indonesia. [Internet]. 
Tersedia link : https://www.uinjkt.ac.id/id/harmoni-dalam-
keberagaman-sebuah-kebijakan-politik-dan-usaha-bersama-
umat-beragama-di-indonesia/

Sekretaris Kabinet. (n.d.). PERATURAN PRESIDEN REPUBLIK 
INDONESIA NOMOR 83 TAHUN 2015 TENTANG KEMENTERIAN 
AGAMA. https://sipuu.setkab.go.id/PUUdoc/174560/
Perpres0832015.htm

Winataputra, Udin Saripudin. (2012). Pendidikan Kewarganegaraan 
Dalam Perspektif Pendidikan Untuk Mencerdaskan Kehidupan Bangsa. 
Bandung: Widya Aksara Press.

10 Peran Pemerintah Daerah Dalam Mengelola Keragaman Sosial Budaya. 
(n.d.). https://materiips.com/peran-pemerintah-daerah-dalam-
mengelola-keragaman-sosial-budaya



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



Bab 1  Masyarakat Multikultural 59

Dra. Suzy S. Azeharie, M.A., M.Phil, lahir di Jakarta pada 
8 November 1959, adalah pengajar di FIKom Universitas 
Tarumanagara dan mengampu mata kuliah Pengantar Ilmu 
Komunikasi, Teori Komunikasi, Komunikasi Lintas Budaya, dan 
Presentasi dan Negosiasi. Menyelesaikan studi S1 Ilmu Komunikasi 
Universitas Padjadjaran pada tahun 1983 dan S2 Gender and 
Development dari Institute of Social Studies The Hague Holland, 
serta S2 Humanities dari Murdoch University, Perth Australia. 
Beliau juga sering menjadi pemakalah seminar ilmiah, antara lain 
pada The Seventh International Conference on Entrepreneurship 
and Business Management (November 2018), dengan judul makalah 
Tourism in Cisarua Changes the Culture of Local People : Study of 
Culture Acculturation between Local Community and Arab Tourist 
in Cisarua; Proceeding: The 1st Aceh Global Conference (Oktober 
2018) dengan judul makalah Cultural Acculturation of the Villagers 
in Desa Pegayaman Buleleng Bali, dan lain-lain. Publikasi yang 
pernah ia terbitkan antara lain “Pola Komunikasi Antarpribadi 
Antara Guru dan Siswa di Panti Sosial Taman Penitipan Anak 
“Melati”, Bengkulu” di Jurnal Penelitian Komunikasi Informatika dan 
Media Massa Kementrian Komunikasi dan Informatika RI Vol. 18 No. 3 

TENTANG PENULIS



Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya60

(Maret 2015); “Fungsi Komunikasi Media Sosial Twitter Pelaksana 
Tugas Gubenur DKI Jakarta Basuki Tjahaja Purnama” di Proceeding 
Konferensi Nasional Komunikasi Politik; Prodi Ilmu Komunikasi 
Universitas Brawijaya (Desember 2014), dan lain-lain.

Wulan Purnama Sari, S.I.Kom., M.Si. lahir di Jakarta pada 6 April 
1990, adalah Asisten Ahli di FIKom Universitas Tarumanagara. 
Menyelesaikan studi S1-nya di Ilmu Komunikasi, Universitas 
Tarumanagara dan S2 Ilmu Komunikasi, Universitas Indonesia. 
Seminar yang pernah beliau ikuti sebagai pemakalah antara lain 
pada Kongres V ASPIKOM (Juli 2019), dengan judul makalah 
Literasi Media Sosial Sebagai Tindakan Preventif Pada Radikalisme 
Dan Hoax; Social and Humaniora Research Symposium (SoRes 
2018) dengan judul makalah Social Interaction between Hinduism 
and Muslim Group; SEMNASFI City Branding & Tourism Policy 
Based On Cultural Wisdom In Indonesia (Oktober 2017), dengan 
judul makalah Kapitalisme dalam Pariwisata Analisis Marxist Enjoy 
Jakarta, dan lain-lain. Publikasi yang pernah beliau terbitkan antara 
lain Buku Ajar Komunikasi Antarbudaya (Fakultas Ilmu Komunikasi 
Universitas Tarumanagara, 2017), “Kerukunan dalam Komunikasi 
Antarkelompok Agama Islam dan Hindu di Lombok” pada Jurnal 
Penelitian Komunikasi dan Opini Publik, Vol. 23 No. 1 Juli 2019; “Studi 
Budaya Nonmateriil Warga Jaton” pada Jurnal ASPIKOM Vol. 3 No. 6 
Januari 2019; “Analisis Wacana Kritis Kasus Penyerangan Terhadap 
Jemaah Ahmadiyah di Cikeusik” pada Jurnal Komunikasi Vol.10 No. 
1 Juli 2018; dan lain-lain.




