@

MASYARAKAT
MULTIKULTURAL

dan
DINAMIKA BUDAYA

Dra. Suzy S. Azeharie, M.A., M.Phil.
Wulan Purnama Sari, S.I.Kom., M.Si.




MASYARAKAT
MULTIKULTURAL

dan

DINAMIKA BUDAYA






MASYARAKAT
MULTIKULTURAL

dan

DINAMIKA BUDAYA

Dra. Suzy S. Azeharie, MLA., M.Phil.
Wulan Purnama Sari, S.1.Kom., M.Si.

Ed
td
5
%
%
A,
Shs

RAJAWALI PERS
Divisi Buku Perguruan Tinggi
PT RajaGrafindo Persada
DEPOK



Perpustakaan Nasional: Katalog dalam terbitan (KDT)

Suzy S. Azeharie, Wulan Purnama Sari,

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya/Suzy S. Azeharie, Wulan Purnama Sari,
—Ed. 1, Cet. 1.—Depok: Rajawali Pers, 2020.

xiv, 60 him., 23 cm.

ISBN 978-623-231-353-8

Hak cipta 2020, pada penulis

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh isi buku ini dengan cara apa pun,
termasuk dengan cara penggunaan mesin fotokopi, tanpa izin sah dari penerbit

2020.2574 RA)

Dra. Suzy S. Azeharie, M.A., M.Phil.

Waulan Purnama Sari, S.I.Kom., M.Si.

MASYARAKAT MULTIKULTURAL DAN DINAMIKA BUDAYA

Cetakan ke-1, Februari 2020

Hak penerbitan pada PT RajaGrafindo Persada, Depok

Editor : Shara Nurachma
Setter : Raziv Gandhi
Desain Cover : Tim Kreatif RGP

Dicetak di Rajawali Printing

PT RAJAGRAFINDO PERSADA
Anggota IKAPI

Kantor Pusat:

JI. Raya Leuwinanggung, No.112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Kota Depok 16956
Tel/Fax : (021) 84311162 —(021) 84311163

E-mail : rajapers@rajagrafindo.co.id http: //www.rajagrafindo.co.id

Perwakilan:

Jakarta-16956 JI. Raya Leuwinanggung No. 112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Depok, Telp. (021) 84311162.
Bandung-40243, JI. H. Kurdi Timur No. 8 Komplek Kurdi, Telp. 022-5206202. Yogyakarta-Perum. Pondok Soragan
Indah Blok A1, JI. Soragan, Ngestiharjo, Kasihan, Bantul, Telp. 0274-625093. Surabaya-60118, JI. Rungkut Harapan
Blok A No. 09, Telp. 031-8700819. Palembang-30137, JI. Macan Kumbang Il No. 10/4459 RT 78 Kel. Demang Lebar
Daun, Telp. 0711-445062. Pekanbaru-28294, Perum De' Diandra Land Blok C 1 No. 1, JI. Kartama Marpoyan Damai,
Telp. 0761-65807. Medan-20144, JI. Eka Rasmi Gg. Eka Rossa No. 3A Blok A Komplek Johor Residence Kec. Medan
Johor, Telp. 061-7871546. Makassar-90221, JI. Sultan Alauddin Komp. Bumi Permata Hijau Bumi 14 Blok A14 No.
3, Telp. 0411-861618. Banjarmasin-70114, JI. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-3352060. Bali, JI. Imam Bonjol Gg 100/V
No. 2, Denpasar Telp. (0361) 8607995. Bandar Lampung-35115, Perum. Bilabong Jaya Block B8 No. 3 Susunan Baru,
Langkapura, Hp. 081299047094.




Ycapan Terima Kasifi

Ai Ching
Andia Elfika P
Audrey Phelia
Chrisantya T E. A.
Christian Wicaksono
Cindy
Devin
Editha Mayliana Halim

Edward Tjahjadi

Ellyvia Josslyn
Evan Septian H.
Febby P. Oktavia

Fuad Abrar E

Hendi Malik
Heru Chandra L.
Ivonne Madelene C.
Loula Lourdes Laurencia

Novi Tandriawan

Putri Michella
Stephen Jaufarry

Theo Triansa Wijaya
Theo Vrasandyka
Vicki Sofyan
Willen Tifany
Yolinda Destyana




[Halaman ini sengaja dikosongkan]



PRAKATA

Dalam sebuah bus yang mengantar puluhan wisatawan asal
Jakarta mengarungi Pulau Dewata, sang guide bercerita, “Kami
orang Bali bekerja keras untuk jinah. Siang malam untuk jinah.”
Sontak para wisatawan yang berada di dalam bus terperanjat. Wajah
mereka khususnya wisatawan perempuan menganga tidak percaya.
Masa sih orang Bali suka jinah? “Tidak usah kaget ibu bapak,” suara
sang guide mengisi keheningan. “Kami di Bali menyebut ini jinah.”
Seraya tersenyum ia mengeluarkan uang kertas beraneka warna.
Suasana pun menjadi riuh dengan tawa. Cerita kata jinah di Bali
ini mengingatkan kita bagaimana komunikasi tak sesederhana
sebagai proses mengirim pesan dan menerima pesan. Di abad-
21 ini bahkan kita menyaksikan bagaimana komunitas global
saling bertukar produk sebagaimana ide dan nilai menjadi bagian
kehidupan manusia (Tsuda, 1986). Pada awalnya, memang orang
biasanya menganggap proses yang disebut komunikasi antarbudaya
(intercultural communication) sebagaimana kisah jinah di Bali terjadi
sebatas ketika bertatap muka (face to face) antara budaya yang
berbeda. Dalam kenyataannya komunikasi antarbudaya menyentuh
kehidupan manusia dalam banyak konteks dan keluasan yang di
dalamnya termuat struktur kekuasaan yang bahkan tak kita sadari
(Halualani, 2019:3).



Buku ini merupakan rangkuman dari mata kuliah Komunikasi
Antarbudaya yang diajarkan di Fakultas Ilmu Komunikasi
Universitas Tarumanagara Jakarta. Dalam buku ini dipaparkan lebih
lanjut bagaimana sebuah komunikasi antarbudaya dapat terjadi
bila pemberi pesan termasuk anggota suatu budaya tertentu dan
penerima pesan merupakan anggota budaya yang lain. Hal yang
paling signifikan dan menjadi tanda komunikasi antarbudaya adalah
baik sumber pesan maupun penerima pesan berasal dari budaya
yang berbeda.

Di era dunia tanpa pagar batas ini mempelajari Komunikasi
Antarbudaya makin penting. Apalagi Indonesia merupakan negara
yang multikultur, yang dihuni oleh beragam suku, agama dan
golongan.

Dengan perkembangan teknologi informasi yang pesat orang
mudah berkomunikasi dengan orang dari latar belakang budaya
yang berbeda. Facebook, Twitter, Instagram, adalah contoh populer
misalnya melalui bagaimana teknologi memudahkan terjadinya
komunikasi antarbudaya. Bersamaan dengan itu pula mobilitas
manusia yang semakin cepat juga ditunjang berbagai moda
transportasi yang memudahkan orang berpergian ke berbagai
penjuru dunia dan membuat persinggungan antarbudaya menjadi
hal yang tak terelakkan.

Dengan mempelajari komunikasi antarbudaya, orang dapat
mempelajari persamaan sekaligus perbedaan budaya. Memahami
persamaan suatu budaya dapat membuat orang menjadi lebih dekat
terhadap orang lain. Sementara itu, memahami perbedaan budaya
mampu menolong orang mengetahui sumber-sumber masalah yang
dapat terjadi.

Tidak dipungkiri bahwa perbedaan budaya dapat memicu
terjadinya konflik. Berbagai konflik sektarian tercatat dalam
sejarah Indonesia. Antara lain seperti, di Ambon dan Poso Sulawesi

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Tengah pada awal tahun 1999 menjadi catatan hitam bagaimana
keberagaman budaya Indonesia dinodai oleh ketidakmampuan
sekelompok orang untuk menghargai perbedaan budaya yang ada.

Buku ini hadir untuk memperkenalkan berbagai aspek mengenai
komunikasi antarbudaya dalam konteks masyarakat Indonesia
kontemporer. Penulis berharap buku ini memberikan manfaat
bagi mahasiswa, mahasiswi maupun berbagai pihak masyarakat
umumnya yang ingin memahami persoalan komunikasi antarbudaya.
Penulis menyadari bahwa masih banyak kekurangan dalam buku ini.
Maka kritik, saran, dan masukan akan penulis terima sebagai suatu
hal yang membangun dan berguna di masa mendatang.

Januari 2020,

Penulis

Prakata



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



DAFTARISI

UCAPAN TERIMA KASIH A
PRAKATA vii
DAFTAR ISI xi
BAB 1 MASYARAKAT MULTIKULTURAL 1
A. Pengertian Masyarakat Multikultural 1
B. Ciri Masyarakat Multikultural 2
C. Terbentuknya Masyarakat Multikultural 2
D. Tantangan dalam Perbedaan Agama 3
E. Tantangan dalam Perbedaan Suku dan Etnis 4
BAB 2 POLA BUDAYA 7
A. Pola Budaya
B. Pola Budaya di Indonesia 9

C. High Context Culture dan Low Context Culture 10



BAB 3

BAB 4

BAB 5

BAB 6

BAB 7

HAKIKAT AGAMA

A. Nilai Agama

B. Fungsi Agama

C. Pluralitas Agama dan Hubungan Antar Agama
D. Konflik Karena Agama

IDENTITAS BUDAYA
A. Pengertian

B. Stereotip

C. Prasangka

KONFLIK, FACE NEGOTIATION THEORY DAN
TINDAKAN PREVENTIF KOMUNIKASI

A. Pengertian Konflik

B. Penyelesaian Konflik

C. Face Negotiation Theory

D. Tindakan Preventif Konflik

KASUS KONFLIK DI INDONESIA
A. Konflik Antar Agama di Maluku
B. Konflik Sampit di Kalimantan

KEARIFAN LOKAL DI DAERAH DAN
PENYELESAIAN KONFLIK

A. Pengertian Kearifan Lokal

B. Ciri-ciri dan Fungsi Kearifan Lokal
C. Contoh Kearifan Lokal di Daerah
D

. Penyelesaian Konflik

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya

15
16
17
18
19

23
23
25
27

31
31
32
33
34

37
37
39

45
45
46
48
49



BAB 8 PERAN PEMERINTAH DALAM MERAWAT

KEBERAGAMAN DI INDONESIA 53
A. Pendahuluan 53
B. Peran Pemerintah 55
C. Kelembagaan 55
TENTANG PENULIS 59

Daftar Isi



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



1

MASYARAKAT MULTIKULTURAL

A. Pengertian Masyarakat Multikultural

Dalam kehidupan bermasyarakat, sering terdengar kata-kata
“masyarakat multikultural”. Menurut Lawrence Blum dalam
Lubis, multikulturalisme merupakan segala hal yang meliputi
apresiasi, pemahaman, serta penilaian terhadap budaya seseorang
dan penghormatan serta rasa keingintahuan mengenai budaya
etnis dari orang lain. Masih dari sumber yang sama, Parekh
menyebutkan bahwa multikultural adalah kesepakatan yang telah
dibuat oleh masyarakat yang didasari atas rasa persatuan dengan
mengesampingkan perbedaan seperti, perbedaan agama, politik,
budaya, etnis, dan perbedaan yang lainnya (Lubis, 2006). Untuk
Indonesia, beranekaragamnya suku, agama, ras, sosial budaya, dan
gender merupakan realitas kehidupan yang tidak dapat dihindarkan.
Perbedaan tersebut merupakan kodrat manusia sebagai makhluk
Tuhan Yang Maha Esa.



B. Ciri Masyarakat Multikultural

Masyarakat multikultural memiliki beberapa karakteristik. Menurut
pendapat Pierre L. Van den Berghe (1981), beberapa karakteristik
dari masyarakat multikultural adalah:

1. Tersegmentasi dalam subkultur yang berbeda satu sama lain;

2. Memiliki struktur sosial yang terbagi-bagi ke dalam lembaga
yang bersifat nonkomplementer;

3. Kurang mengembangkan konsensus pada nilai-nilai dasar
anggota masyarakatnya secara keseluruhan;

4. Sering kali terlibat konflik antarkelompok;

5. Secara tidak mutlak membangun integrasi sosial di atas paksaan
atau karena adanya saling ketergantungan ekonomi;

6. Berada di bawah dominasi suatu kelompok terhadap kelompok
lain.

C. Terbentuknya Masyarakat Multikultural

Masyarakat multikultural di Indonesia dapat terbentuk bila: (1)
konsep multikulturalisme menyebar luas dan dipahami pentingnya
bagi bangsa Indonesia, serta adanya keinginan bangsa Indonesia
pada tingkat nasional maupun lokal untuk mengadopsi dan menjadi
pedoman hidupnya; (2) kesamaan pemahaman di antara para ahli
mengenai makna multikulturalisme dan bangunan konsep-konsep
yang mendukungnya; dan (3) upaya-upaya yang dapat dilakukan
untuk dapat mewujudkan cita-cita ini (Suparlan, 2014).

Untuk mencapai terbentuknya masyarakat multikultural,
harus dimulai dari pemahaman akan multikulturalisme yang bukan
hanya sekadar mengakui yang berbeda, tetapi lebih merupakan
penempatan perbedaan secara simetris (symetrical differentiated
citizenship). Perbedaan secara simetris berarti mengakui adanya
pluralitas identitas dalam masyarakat atau dengan kata lain mengakui

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



adanya keberagaman dalam masyarakat. Melalui pengakuan terhadap
pluralitas identitas, masyarakat tidak lagi terjebak pada isu-isu
primordial dan/atau isu-isu sektarian yang bisa mengancam harmoni
dalam kehidupan bersama (Arif, 2014).

D. Tantangan dalam Perbedaan Agama

Salah satu nilai penting bagi masyarakat timur menurut Hasan
Sazali adalah agama. Agama merupakan suatu ajaran dan sistem
yang mengatur tata keimanan dan peribadatan kepada Tuhan. Fungsi
umum dari agama yaitu sebagai pedoman hidup manusia dalam
kehidupan sehari-hari dan mengatur perilaku-perilaku manusia.
Peran agama menjadi sangat penting ketika agama telah dianut oleh
kelompok-kelompok sosial manusia yang terkait dengan berbagai
kegiatan pemenuhan kebutuhan hidup manusia yang kompleks
dalam masyarakat (Sazali, 2016).

Indonesia merupakan negara multikultural yang memiliki
keberagaman agama seperti, Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Buddha,
dan Konghucu serta ratusan kepercayaan tradisional lainnya. Oleh
karena itu, menurutnya, semakin besar keberagaman, semakin besar
pula tantangannya. Tantangan dalam keberagaman umat beragama
menjadi hal yang selalu ada di Indonesia.

Agama ada diperuntukkan bagi manusia dalam kehidupan,
bukan sebaliknya manusia untuk agama. Ini artinya agama
digunakan untuk mengantarkan manusia dalam kehidupan di
dunianya dan mengantarkannya mempersiapkan kehidupannya di
akhirat. Pengertian ini membawa konsekuensi bahwa kesadaran
beragama bukan justru membelenggu manusia dalam fanatisme
agama yang sempit dan terkesan ekstrem, tetapi membawa pada
arah pembebasan manusia dari keterbelengguannya baik pada nilai
agamanya sendiri maupun pada dunia materiil duniawi (Sazali,
2016).

Bab 1 Masyarakat Multikultural



Upaya yang dilakukan untuk mengatasi tantangan perbedaan
keberagaman agama adalah toleransi beragama yang harus ada
dalam masyarakat. Sikap toleransi dapat menghindarkan dari
terjadinya diskriminasi, walaupun banyak terdapat kelompok atau
golongan yang berbeda dalam suatu kelompok masyarakat. Dalam
menjalani kehidupan sosial dalam masyarakat, seorang individu akan
berhadapan dengan kelompok-kelompok yang berbeda dengannya
seperti agama. Dengan demikian, toleransi beragama diperlukan
untuk mengatasi perbedaan. Toleransi beragama merupakan sifat
dan sikap saling menghargai antarumat beragama lain. Salah satu
contoh toleransi antarumat beragama seperti, pemeluk agama
Islam dan Kristen di Gereja Kristen Jawa (GKJ) Joyodiningratan
dan Masjid Al Hikmah, Serengan, Solo, Jawa Tengah yang tercipta
sejak dulu (Digdoyo, 2018).

E. Tantangan dalam Perbedaan Suku dan Etnis

Karena Indonesia merupakan salah satu negara multikultural
terbesar di dunia, negara ini rentan akan konflik horizontal.
Konflik yang sering kali menjadi ancaman negara Indonesia berasal
dari masyarakat, yaitu gerakan separatisme dan radikalisme yang
mengakibatkan disintegrasi bangsa. Fenomena separatisme sempat
terjadi dan mengancam keutuhan negara seperti, Gerakan Aceh
Merdeka, Gerakan Republik Maluku Selatan, dan Operasi Papua
Merdeka. Gerakan-gerakan tersebut menuntut untuk memisahkan
kedaulatan dari negara Indonesia dan ingin mendirikan negara baru
berdasarkan paham atau ideologi yang mereka ikuti (Sundawa,
2017).

Selain ancaman separatisme yang merupakan ancaman internal,
terdapat juga ancaman eksternal yang berasal dari luar negeri.
Ancaman tersebut merupakan dampak dari arus globalisasi yang
masuk ke Indonesia. Arus globalisasi yang berdampak negatif dan
menjadi ancaman dapat berupa tersebarnya paham-paham baru
terutama dari Barat (westernisast), degradasi moral, perubahan

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



pola pikir menjadi materialisme dan kebebasan tanpa batas
(liberalisme). Globalisasi menyebabkan terjadi benturan antara
negara di dunia. Bahkan Huntington meramalkan akan terjadinya
benturan antarperadaban akibat faktor politik, sosial, budaya,
ekonomi, ras, dan agama. Akibatnya, masyarakat telah mengalami
pergeseran nilai dari yang tadinya berpusat pada hal yang spiritual
ke masyarakat yang berpusat pada hal hal materiil, serba konsumtif
duniawi (Waruwu, 2010).

Daftar Pustaka

Arif, Muhamad. 2014. “Model Kerukunan Sosial Pada Masyarakat
Multikultural Cina Benteng (Kajian Historis Dan Sosiologis)”.
Diakses dari http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/SOSIO-
FITK/article/view/1212/1086.

Digdoyo, Eko. 2018. “Kajian Isu Toleransi Beragama, Budaya, Dan
Tanggung Jawab Sosial Media”. Diakses dari http://journal.
umpo.ac.id/index.php/JPK/article/view/734/672.

Lubis, Akhyar Yusuf. 2006. Deskonstruksi Epistemologi Modern. Jakarta:
Pustaka Indonesia Satu.

Sazali, Hasan. 2016. “Komunikasi Pembangunan Agama Dalam
Membangun Toleransi Agama”. Yogyakarta. Penyuluhan
dan Komunikasi Pembangunan. Tesis Sekolah Pascasarjana:
Universitas Gadjah Mada.

Sundawa, Dadang. 2017. “Penguatan Karakter Mahasiswa yang
Berwawasan Kebangsaan Dalam Menghadapi Tantangan
Disintegrasi Bangsa”. Diakses dari http://semnastafis.unimed.
ac.id/wp-content/uploads/2017/11/07.-Dadang-Sundawa-
Edit.pdf.

Suparlan, Parsudi. 2014. “Menuju Masyarakat Indonesia yang
Multikultural”. Diakses dari http://journal.ui.ac.id/index.php/
jai/article/viewFile/3448/2729.

Bab 1 Masyarakat Multikultural



Van den Berghe, Pierre L. 1981. The Ethnic Phenomenon. United
Kingdom: Elsevier Science And Technology.

Waruwu, Fidelis. 2010. Membangun Budaya Berbasis Nilai Panduan
Pelatihan bagi Trainer. Yogyakarta: Kanisius.

‘ 6 Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



2

POLA BUDAYA

A. Pola Budaya

Konsep pola budaya atau cultural pattern, menurut Alo Liliweri
(2003), diperkenalkan oleh Ruth Benedict. Menurut Benedict,
kebudayaan merupakan cara-cara yang menjadi dasar kehidupan
manusia yang ditampilkan melalui karakteristik kebudayaan yang
unik. Di tempat lain, Oliver R. Goodenogh (1996) mengatakan
keunikan itu dimunculkan individu karena secara psikologis
manusia dipengaruhi oleh sekelompok orang tertentu yang telah
membuat konfigurasi itu sebagai sifat-sifat kebudayaan kelompok
itu. Dasar teori ini adalah dalam diri manusia terdapat sistem
memori budaya yang berguna untuk mengelaborasi rangsangan
yang masuk (termasuk pola dan perilaku budaya) dari luar, yang
menurut para penganut psikologi Gestalt, rangsangan dari luar itu
diterima melalui sistem syaraf.

Transmisi kebudayaan materiil maupun nonmateriil bisa
langsung dan tidak langsung. Transmisi langsung terjadi secara
hereditas melalui perangai dan perilaku orang tua, misalnya dalam
pola-pola budaya untuk menyatakan kegembiraan, kesedihan dan
senyuman. Sedangkan transmisi tidak langsung terjadi melalui



media, misalnya radio, televisi, video, tape recorder, surat kabar, dan
majalah. Pola-pola budaya, menurut Liliweri, tidak dapat dilihat
atau dialami sebab pola-pola itu terdiri dari pikiran atau gagasan
dan bahkan filosofi yang ada dalam akal manusia. Pola-pola budaya
secara umum dibentuk oleh nilai, kepercayaan atau keyakinan, dan
norma atau aturan (Liliweri, 2003).

Nikos A. Salingaros seperti yang dikutip Alo Liliweri (2003)
menegaskan bahwa berdasarkan bantuan data-data statistik dibuat
perbandingan unsur-unsur budaya antara satu kebudayaan dengan
kebudayaan yang lain. Kemudian, dilihat manakah pola-pola yang
relatif sama atau mungkin mengikuti satu sama lain. Temuan para
ahli bahasa sungguh menarik, yaitu terdapat kesamaan pola budaya
dalam semua kebudayaan, meskipun kebudayaan itu berbeda-beda.
Pola-pola budaya itu mengandung unsur-unsur psikologi dan
struktur

Sementara itu, Aryono Suryono dalam Kamus Antropologi
(1982) mengemukakan bahwa pola budaya adalah rangkaian
dari unsur-unsur yang menjadi ciri-ciri yang menonjol dari suatu
kebudayaan dan dipakai untuk mendeskripsikan watak dari
kebudayaan tersebut. Fungsi pola budaya menurut Liliweri adalah
untuk mengenal pola perilaku, yaitu wujud yang mantap dari suatu
rangkaian tampilan perilaku manusia atau golongan orang sehingga
dapat dideskripsi dan bisa digunakan dalam relasi antarbudaya
(Liliweri, 2003).

Masih menurut Liliweri, dari pemahaman terhadap pola budaya
ini orang-orang dari kebudayaan tertentu menyusun pola berpikir,
bercocok tanam, menangkap ikan, membuat tembikar, menenun,
makan, dan minum. Sebagai contoh, jika ada istilah pada pemukiman,
hal itu dimaksudkan sebagai lingkup persebaran daerah tempat tinggal
penduduk menurut keadaan geografis tertentu seperti, pemukiman
sepanjang pantai laut, sepanjang aliran sungai, sepanjang jalan,
ataupun pemukiman yang terdiri dari rumah-rumah yang satu sama
lain jauh letaknya karena tanah pertaniannya luas tetapi menggerombol
(Liliweri, 2003).

n Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Keterbukaan dan pergaulan antarbudaya juga dapat menghasilkan
pertukaran antara pola-pola budaya yang didahului oleh pertukaran
persepsi. Persepsi yang dipertukarkan itu membimbing tindakan
orang ke dalam perilaku efektif kebudayaan orang itu sendiri.
Sehingga bagaimana orang harus bertindak, bagaimana perilaku
menghadapi dunia itulah yang diketahui merupakan pola-pola
budaya.

B. Pola Budaya di Indonesia

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk kebudayaannya
kerap terjadi konflik fisik antarkelompok dengan korban hingga
ratusan orang. Oleh karena itu, pemahaman tentang pola-pola
komunikasi antarsuku menjadi hal yang penting untuk disimak
dengan teliti dan untuk dipahami dengan lebih baik (Putra, 2003).

1. Manusia, Simbol, dan Kebudayaan

Menurut Heddy Shri Ahimsa Putra, antarkebudayaan terdapat
perbedaan antara tanda dan simbol. Satu simbol tertentu misalnya,
hanya berarti dalam konteks tertentu. Dalam konteks bahasa,
perbedaan antara fonem /t/ dan /th/ misalnya, hanya berarti dalam
bahasa Jawa, karena fonem /th/ sangat bernilai. Lain misalnya
dengan bahasa Bali, dalam bahasa ini perbedaan antara fonem /th/
dan /t/ tidak penting karena dalam bahasa Bali tidak ada fonem /t/.
Bagi orang Bali tidak ada perbedaan yang penting antara /batuk/
dan /bathuk/. Sementara itu, bagi orang Jawa dua kata ini jelas
menunjuk pada dua hal berbeda. Demikian juga kata /soto/ dan /
sotho.

2. Komunikasi Antaretnis

Idealnya, menurut Putra, kelompok etnis berbeda dapat saling
mengerti makna yang diberikan oleh masing-masing kelompok
tentang ide, perilaku, dan benda yang ada di tengah kehidupan

Bab 2 Pola Budaya @



mereka sehingga tidak terjadi perbedaan-perbedaan yang jauh dalam
memberikan tafsiran dan tanggapan terhadap apa yang terjadi di
lingkungan. Misalnya, kelompok Jawa yang tinggal di Papua idealnya
mengetahui makna-makna yang diberikan oleh penduduk Papua
terhadap lingkungan alam Papua, terhadap kehidupan masyarakat,
sehingga tidak terjadi orang Jawa menilai penduduk setempat lebih
rendah budayanya hanya karena mereka makan ubi, yang menurut
pandangan orang Jawa memang bukan makanan yang berharga.
Atau orang Madura yang tinggal di Kalimantan, mengetahui budaya
masyarakat Dayak dan Melayu sehingga dapat lebih menghargai
gaya hidup penduduk lokal dan tidak memandang rendah karena
umumnya orang Dayak dan Melayu cenderung mengalah.

3. Salah Komunikasi

Masyarakat Indonesia yang terdiri dari ratusan etnis dan kelompok,
menurut Putra, menyimpan potensi konflik yang umumnya
berakar pada salah paham yang muncul dari interaksi antara warga
komunitas, pemeluk agama, atau suku bangsa yang berbeda. Dalam
keberagaman budaya ini pemahaman atas berbagai macam bentuk
komunikasi simbolik serta makna-makna simbol yang penting bagi
suatu masyarakat, komunitas, atau suku bangsa merupakan salah
satu modal penting untuk mencegah kemungkinan terjadinya konflik
(Putra, 2003).

C. High Context Culture dan Low Context Culture

Low context communication menurut Gamsriegler (2005) merupakan
sebuah cara atau sistem yang digunakan dalam sebuah komunikasi.
Low context communication merupakan cara berkomunikasi saat
makna dalam pesan bersifat eksplisit. Sifat eksplisit akan membuat
penerima pesan lebih mudah menangkap makna arti pesan
yang disampaikan. Low context communication merupakan sistem
komunikasi yang diterapkan di negara seperti Amerika dan Jerman.

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Umumnya ditemui pada budaya modern yang menginginkan
komunikasi yang efektif, cepat, dan tepat.

High context communication berbeda dengan low context sebab high
context communication merupakan komunikasi yang menggunakan
penyampaian makna secara implisit. Edward Hall dalam Gamsriegler
menyatakan bahwa dalam komunikasi konteks tinggi sebagian besar
makna terletak pada konteks fisik atau nonverbal, yang meliputi
ekspresi wajah, nada suara, dan gerak tubuh. Sebagai hasilnya,
pesan itu sendiri membawa informasi kurang (Gamsriegler, 2005).

Dalam proses high context communication, komunikator melakukan
komunikasi secara implisit dan bertele-tele hingga mampu membuat
komunikan menerjemahkan dan menangkap makna yang tepat.
Komunikasi dengan cara ini digunakan untuk menjaga kesopanan,
malu, atau untuk menguji sebuah ikatan. Tingkat efisiensi high
context communication ini bergantung pada pemahaman intuitif
komunikan. Diperlukan waktu untuk menciptakan pemahaman
yang sama antara pengirim dan penerima.

Penyampaian pesan secara high context bukan sekadar merangkai
kata-kata menjadi kalimat sederhana, namun dibutuhkan konteks
seperti, situasi yang sedang dihadapi, hubungan antara komunikator
dan partisipan komunikasi, serta kepercayaan, nilai, dan norma
budaya di antara partisipan. High context berkomunikasi dengan
menekankan kesopanan, komunikasi nonverbal, frase yang tidak
langsung atau indirect phrasing, biasanya untuk menghindari agar
orang lain tidak tersakiti (Littlejohn, 2009).

Hall masih dari sumber yang sama menjelaskan bahwa konsep
high context merujuk pada komunitas (organisasi) atau hubungan
yang family-type, seperti keluarga (rumah tangga) dan di antara
orang-orang yang memiliki hubungan yang dekat. Menurut Alo
Liliweri perbedaan budaya high context dan low context adalah sebagai
berikut.

Pola Budaya high context culture:

1. Persepsi terhadap isu yang ada dan orang yang menyebarkan
isu. Kadang-kadang isu dianggap benar tergantung dari siapa

Bab 2 Pola Budaya



yang mengatakannya. Bahkan seseorang akan menolak orang
yang memberikan isu sekaligus menolak informasi yang
diberikan.

2. Persepsi pada relasi tugas. Budaya HCC mengutamakan relasi
sosial dalam melaksanakan tugas karena berorientasi pada
orientasi sosial dan pada hubungan personal (personal relations).

3. Persepsi terhadap logis tidaknya informasi. Budaya HCC
tidak menyukai sesuatu yang terlalu rasional, cenderung
mengutamakan emosi dalam mengakses informasi dan lebih
menyukai basa basi.

4. Persepsi terhadap gaya komunikasi dalam budaya HCC
menggunakan gaya komunikasi tidak langsung, gaya komunikasi
yang kurang formal dan mengutamakan dengan pesan nonverbal.

5. Persepsi terhadap pola negosiasi. Anggota masyarakat dalam
budaya HCC mengutamakan perundingan yang mengutamakan
faktor-faktor relasi antarmanusia dengan mengutamakan
perasaan dan intuisi serta mengutamakan hati.

6. Persepsi terhadap informasi mengenai individu. Budaya HCC
mengutamakan kehadiran individu dengan dukungan faktor
sosial, mereka tidak memedulikan siapa dia, pekerjaan apa,
benar salah, ahli atau tidak. Budaya HCC ini lebih mendengarkan
loyalitas kelompoknya.

7. Bentuk pesannya sebagian besar merupakan pesan-pesan implisit
yang tersembunyi.

8. Dalam melakukan reaksi terhadap sesuatu tidak selalu tampak.

9. Dalam memandang in-group (yang ada dalam kelompoknya) dan
out-group (yang berada di luar kelompoknya) selalu luwes dalam
melihat perbedaan.

10. Pertalian antarpribadinya sangat kuat.

11. Konsep terhadap waktunya sangat terbuka dan luwes (Liliweri,
2003).

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Daftar Pustaka

Gamsriegler, Angela. 2005. High Context — And Low Context
Communication. New York: Doubleday Dell Publishing.

Goodenough, Oliver. R. 1996. “Replication and the Evolution of
Culture”. Diakses dari https://anthrosource.onlinelibrary.wiley.
com/doi/abs/10.1111/an.1996.37.1.10.2 pada tanggal

Liliweri, Alo. 2003. Makna Budaya Dalam Komunikasi Antarbudaya.
Yogyakarta: LKiS.

Littlejohn, Stephen W. & Foss, Karen A. 2009. Teori Komunikasi.
Jakarta: Salemba.

Putra, Heddy Shri Ahimsa. 2003. “Pola Komunikasi Budaya
Antaretnis Di Indonesia”. Diakses dari https://jurnal.ugm.
ac.id/jkn/article/view/22100/14742 pada tanggal

Suryono, Aryono. 1985. Kamus Antropologi. Jakarta: Persindo.

Bab 2 Pola Budaya



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



3

HAKIKAT AGAMA

Agama atau religion berasal dari bahasa Latin religare yang
berarti “untuk mengikat”. Hal ini menandakan bahwa agama
mengikat manusia dengan hal-hal sakral. Hal yang menarik dari
agama adalah bahwa agama telah mengikat orang bersama-sama
dalam dan memelihara cara pandang budaya mereka selama ribuan
tahun. Agama dalam arti ‘klasik’ merupakan seperangkat aturan
yang menata hubungan manusia dengan dunia gaib, khusus dengan
Tuhan, hubungan manusia dengan manusia lain, dan hubungan
manusia dengan lingkungan (Kresnowiati, 2008).

Pengertian lain masih dari sumber yang sama menjelaskan
bahwa agama adalah sistem keyakinan yang dianut dan tindakan-
tindakan yang diwujudkan oleh suatu kelompok atau masyarakat
yang menginterpretasi dan memberi respons terhadap apa yang
dirasakan dan diyakini sebagai yang gaib dan suci. Berdasarkan
pengertian itu, agama sebagai suatu keyakinan yang dianut oleh
suatu kelompok atau masyarakat menjadi norma dan nilai yang
diyakini, dipercayai, diimani sebagai sesuatu referensi, karena norma
dan nilai itu mempunyai fungsi tertentu dalam kehidupan sosial
(Kresnowiati, 2008).



A. Nilai Agama

Nilai agama adalah gabungan dari beberapa sistem yang mengatur
tata perilaku, kepercayaan, dan kaidah dalam menjalani beragam
contoh hubungan sosial antara sesama makhluk ciptaan-Nya,
serta tata cara beribadah kepada Tuhan YME. Pembentukan nilai
agama merupakan suatu upaya dalam pengembangan potensi dan
pengetahuan individu mengenai ajaran yang bersumber dari firman
Tuhan YME seperti akhlak dan akidah.

1. Pengertian Nilai Agama

Definisi nilai agama adalah segala bentuk peraturan hidup yang
harus diterima oleh setiap manusia sebagai perintah, larangan,
dan ajaran yang bersumber dari Tuhan, jika dilanggar akan
mendapat siksa dari Tuhan di akhirat nanti (Sosiologi, 2019).

2. Ciri Nilai Agama

Adapun ciri-ciri dari nilai agama adalah:

a.

g.

dapat memengaruhi pengembangan dalam diri di
lingkungan sosial;

memiliki pengaruh yang beragam dalam masyarakat;
disosialisasikan sejak individu dilahirkan;

sebuah konstruksi yang terbentuk melalui pedoman
beragama yaitu kitab suci;

disosialisasikan melalui beberapa macam proses sosial
seperti kontak sosial dan interaksi sosial;

saling berkaitan dengan nilai-nilai yang lainnya sehingga
dapat membentuk pola dan sistem dalam masyarakat;

keberadaannya mendarah daging (internalize value).

3. Faktor Pengaruh Pembentukan Nilai-Nilai Agama

Berikut merupakan faktor-faktor yang memengaruhi
pembentukan nilai agama dalam masyarakat, antara lain sebagai
berikut.

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



a. Faktor Keluarga

Definisi faktor keluarga merupakan institusi pertama dalam
proses pendidikan seorang individu. Keluarga yang sangat
religius memberikan dampak besar dalam pembentukan
nilai agama dalam diri seorang individu. Artinya, tahap
sosialisasi aspek ketuhanan dalam diri individu selalu
dilakukan.

b. Faktor Pendidikan

Pendidikan sangat berpengaruh terhadap pembentukan
nilai-nilai agama dalam diri seorang individu. Dengan
adanya pendidikan, individu dapat mengatur segala
sikap dan tindakannya dalam bermasyarakat. Selain itu,
pendidikan sangat berpengaruh dalam pembentukan jiwa
religius individu.

c. Faktor Lingkungan

Lingkungan yang dimaksud adalah lingkungan sosial tempat
individu menjalankan kehidupan sosialnya. Lingkungan
termasuk dalam faktor yang memiliki pengaruh yang sangat
kuat dalam upaya pembentukan nilai-nilai agama pada
individu.

B. Fungsi Agama

Agama memiliki peranan yang sangat penting dalam kehidupan
manusia dan masyarakat karena agama memberikan sebuah sistem
nilai yang memiliki derivasi pada norma-norma masyarakat untuk
memberikan pengabsahan dan pembenaran dalam mengatur pola
perilaku manusia, baik di level individu dan masyarakat. Agama
menjadi sebuah pedoman hidup singkatnya.

Secara garis besar ruang lingkup agama mencakup:
1. hubungan manusia dengan tuhannya;
2. hubungan manusia dengan manusia;

3. hubungan manusia dengan makhluk lainnya atau lingkungannya.

Bab 3 Hakikat Agama



Menurut Alo Liliweri yang dikutip oleh Winny Kresnowiati

(2008) fungsi agama dalam kompleksitas kehidupan masyarakat
mengenai pemahaman bersama atas hal-hal sebagai berikut.

1.

Fungsi edukatif. Fungsi ini tercermin dari nilai, ajaran, dan
norma religius yang bersifat abstrak dengan tujuan membimbing
umat manusia berperilaku sesuai dengan ajaran agama.
Pada transformasi-edukasi ini peranan para pemuka agama
(kiai, ustad, ulama, pendeta, pastur, biksu, dan sebagainya)
menempati posisi sentral.

Fungsi penyelamatan. Agama membahas tentang keselamatan
di dunia dan akhirat. Dalam ajaran agama, manusia tidak
saja mengejar kebahagiaan di dunia, tetapi juga mendapatkan
kebahagiaan dan kesejahteraan di akhirat.

Fungsi pengawasan sosial. Agama akan kehilangan nilai etis
dan sakralitasnya apabila dalam kenyataannya tidak mampu
menjadi “pengawas” perilaku pada pemeluknya.

Fungsi memupuk persaudaraan. Agama apa pun pada dasarnya
menjunjung tinggi humanisme (kemanusiaan) yang tercermin
dari sikap persaudaraan.

Fungsi khusus agama. Menjalankan tugas dan fungsinya
melalui pemeliharaan ciri khas, inkulturasi dengan masyarakat
dan budaya lokal. Misalnya, kesatuan unsur kesamaan darah,
bahasa, dan daerah.

C. Pluralitas Agama dan Hubungan Antaragama

Hubungan antaragama di Indonesia telah lama menjadi perhatian
serius masyarakat di dalam perilaku sosial, politik, dan budaya. Tata
pergaulan sosial, politik, budaya di tengah masyarakat tak pernah
lepas dari persoalan agama. Sudut pandang agama selalu menjadi
kecenderungan masyarakat dalam merespons hubungan antaragama
di Indonesia. Hal ini diakibatkan kemajemukan agama yang eksis
dalam pergaulan masyarakat (Ahmad, 2016).

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Pluralitas agama bisa dilihat sebagai kekayaan. Beberapa opsi
untuk menjawab pluralitas keagamaan. Pertama adalah menerima
kehadiran orang lain atas dasar konsep hidup berdampingan secara
damai. Kedua, mengembangkan kerja sama sosial-keagamaan
melalui berbagai kegiatan yang secara simbolik memerlihatkan dan
fungsional mendorong proses pengembangan kehidupan beragama
yang rukun. Ketiga, mencari titik temu agama-agama untuk
menjawab problem, tantangan dan keprihatinan umat manusia.

Falsafah hidup bangsa Indonesia yang terumus dalam Pancasila,
yang sila pertamanya adalah sila Ketuhanan Yang Maha Esa, yang
merupakan alasan pertama bagi pemerintah bersama masyarakat
untuk menciptakan suasana yang aman dan damai dalam membina
kerukunan hidup beragama. Seluruh umat beragama menjadi unsur
utama dari negara yang berdasar Pancasila. Agama harus menjiwai
kehidupan bangsa dan memengaruhi sikap hidup, tingkah laku, dan
perbuatan sehari-hari.

Hubungan antarumat beragama sangat sulit terjaga karena
adanya perbedaan sudut pandang maupun pola pikir yang
dipengaruhi oleh keyakinannya masing-masing. Namun, dengan
menjaga sikap untuk menghargai dan bertoleransi tinggi antarumat
beragama dapat menciptakan kerukunan umat beragama.

D. Konflik Karena Agama

Menurut Kresnowiati (2008) suatu konflik yang disandarkan
atas doktrin agama, sering kali sulit untuk diselesaikan karena di
dalamnya menyangkut beberapa hal, yaitu:

1. adagejalaindividu tidak bisa membedakan manakah kepentingan
yang akan dia wakili dan kapan harus bertindak mewakili suku
dan kapan sebagai seseorang dari agama tertentu;

2. adagejalaindividu yang berasal dari beragam suku bangsa selalu
merasa kelompoknya paling superior;

Bab 3 Hakikat Agama



ada gejala individu melaksanakan proses komunikasi dengan
standar dua muka, misalkan menjaga jarak sosial dan psikologis
yang teraman dalam relasi dan komunikasi;

ada gejala individu gemar mendiskriminasi pihak lain karena
perbedaan agama dan suku tertentu;

ada gejala individu selalu merasa curiga, berpikir negatif jika
ada kelompok etnik lain berbuat lebih.

Menurut Alo Liliweri yang dikutip oleh Winny Kresnowiati

(2008), terdapat beberapa kekuatan yang belum dioptimalisasikan.
Dengan tidak mengurangi peranan berbagai pranata hubungan
antaragama yang telah ada, juga wadah konsultasi umat beragama,
individu dapat menjadikan banyak hal sebagai kekuatan, misalnya:

1.

menjadikan hubungan kekerabatan antarkeluarga dan rumah
tangga serta komunitas sebagai wahana yang dapat bermanfaat
bagi penyelesaian konflik atau kesalahpahaman yang terjadi di
antara tokoh agama, tokoh agama dengan umat atau dengan
pemerintah;

menjadikan aliansi-aliansi tradisional antarsuku bangsa sebagai
wahana yang dapat digunakan sebagai penetral konflik;

menjadikan hubungan-hubungan atas dasar profesi, spesialisasi
akan bersifat universal sehingga meminimalkan perbedaan
kepentingan antarumat beragama;

menjadikan hubungan antarpribadi dan kelompok dalam
organisasi yang sifatnya lintas “interest”, misalnya dalam LSM
yang berorientasi kepada usaha memecahkan masalah bersama,
masalah kerakyatan;

menjadikan hubungan yang bersifat “emosional” melalui
paguyuban, pengembangan seni dan budaya dan mungkin
olahraga.

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Daftar Pustaka
Ahmad, Rumadi. 2016. Fatwa Hubungan Antaragama di Indonesia.
Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

Kresnowiati, Winny. 2008. Komunikasi Antarbudaya. Jakarta: Jala
Permata.

Dosensosiologi. 2019. Pengertian Nilai Agama, Ciri dan Contohnya.
dosensosiologi.com/nilai-agama/.

Bab 3 Hakikat Agama



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



4

IDENTITAS BUDAYA

A. Pengertian

Identitas adalah jati diri yang dimiliki seseorang yang ia peroleh
sejak lahir hingga melalui proses interaksi yang dilakukannya setiap
hari dalam kehidupannya dan kemudian membentuk suatu pola
khusus yang mendefinisikan tentang orang tersebut. Sedangkan
budaya adalah cara hidup yang berkembang dan dimiliki oleh
seseorang atau sekelompok orang dan diwariskan dari generasi ke
generasi. Dengan demikian, identitas budaya memiliki pengertian
suatu karakter khusus yang melekat dalam suatu kebudayaan
sehingga bisa dibedakan antara satu kebudayaan dengan kebudayaan
yang lain (Liliweri, 2013).

Faktor-faktor pembentuk identitas budaya sebagai berikut.
1. Kepercayaan

Kepercayaan menjadi faktor utama dalam identitas budaya.
Tanpa kepercayaan yang dianut tidak akan terbentuk identitas
budaya pada suatu kebudayaan. Contohnya, memercayai
tradisi pecah telur pada saat resepsi pernikahan adat Jawa yang
dipercaya sebagai salah satu tradisi penting.



2. Rasa aman

Perasaan aman bagi penganut suatu kebudayaan menjadi faktor
terbentuknya identitas budaya karena bila pelaku kegiatan
budaya merasa aman, mereka tidak akan melakukan sesuatu
yang dianggapnya negatif. Contohnya, tidak ada kebiasaan
menyakiti sesama karena dianggap menyakiti makhluk lain
adalah tidak memberikan rasa aman bagi siapapun.

3. Pola perilaku

Pola perilaku seseorang di masyarakat mencerminkan identitas
budaya yang dianut. Umumnya terjadi diskriminasi terhadap
orang-orang tertentu yang dianggap berperilaku kurang baik
menurut orang sekitarnya (Liliweri, 2002).

Sementara itu, menurut Koentjaraningrat (2015), faktor-faktor
yang memengaruhi identitas budaya maupun yang berkaitan erat
dengan identitas budaya adalah sebagai berikut.

1. Asimilasi budaya

Asimilasi budaya adalah pembauran dua kebudayaan yang
disertai dengan hilangnya ciri khas kebudayaan asli sehingga
membentuk kebudayaan baru. Suatu asimilasi ditandai
oleh usaha-usaha mengurangi perbedaan antara orang atau
kelompok. Untuk mengurangi perbedaan itu, asimilasi
meliputi usaha-usaha mempererat kesatuan tindakan, sikap,
dan perasaan dengan memerhatikan kepentingan serta tujuan
bersama.

Contoh asimilasi budaya adalah program transmigrasi yang
dilaksanakan di Riau pada masa pemerintahan Orde Baru.
Program transmigrasi ini tidak hanya berhasil meratakan
jumlah penduduk di berbagai pulau di Indonesia, tetapi
program transmigrasi ini juga mengakibatkan terjadinya
asimilasi, terutama di wilayah Riau. Hal ini terlihat dari
banyaknya transmigran yang menghasilkan budaya baru,
misalnya Jawa-Melayu, Mandailing-Melayu, dan lain sebagainya
(Koentjaraningrat, 2015).

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



2. Akulturasi budaya

Akulturasi (acculturation atau culture contact) adalah proses sosial
yang timbul bila suatu kelompok manusia dengan kebudayaan
tertentu dihadapkan dengan unsur-unsur dari suatu kebudayaan
asing dengan sedemikian rupa sehingga unsur-unsur kebudayaan
asing itu lambat laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaan
sendiri tanpa menyebabkan hilangnya kepribadian kebudayaan
itu sendiri.

B. Stereotip

Stereotip menurut Samovar et.al (2010) merujuk pada suatu
keyakinan yang berlaku digeneralisasikan, terlalu dibuat mudah,
sederhana, atau dilebih-lebihkan mengenai suatu kategori atau
kelompok orang tertentu. Secara singkat bahwa stereotip adalah
generalisasi atas sekelompok orang yang dianut oleh budaya
tertentu.

1. Pengertian Stereotip

Menurut Samovar et.al (2010), stereotip adalah persepsi atau
kepercayaan yang dianut mengenai kelompok atau individu
berdasarkan pendapat dan sikap yang lebih dulu terbentuk.
Kecenderungan seseorang atau suatu kelompok untuk memiliki
stereotip terhadap kelompok lain dapat memengaruhi interaksi
antarkeduanya.

Sementara itu, menurut Rumondor et.al berkembangnya
stereotip tersebut bisa menjadi potensi yang menghambat dalam
komunikasi antarbudaya. Kesalahpahaman antarbudaya seperti
ini dapat dikurangi bila setiap kelompok atau daerah setidaknya
mengetahui bahasa dan prilaku budaya orang lain, serta mengetahui
prinsip-prinsip komunikasi antarbudaya dan mempraktikannya
dengan bertoleransi dalam kehidupan sehari-hari (Rumondor,
2014).

Bab 4 Identitas Budaya



2. Dimensi Stereotip

Stereotip muncul karena dipelajari dari berbagai cara. Pertama
dari orang tua, saudara atau siapa saja yang berinteraksi dengan
seseorang. Kedua, dari pengalaman pribadi. Ketiga, dari media massa.

Secara umum stereotip memiliki empat dimensi yakni sebagai
berikut.

a. Arah (direction), menunjuk pada arah penilaian, apakah positif
atau negatif. Misalnya disenangi atau dibenci.

b. Intensitas, menunjuk pada seberapa kuatnya keyakinan dari
suatu stereotip.

c. Ketepatan, ada stereotip yang benar-benar tidak menggambarkan
kebenaran, atau sebagian tidak benar.

d. Isi khusus, sifat-sifat khusus mengenai suatu kelompok.
Stereotip mengenai suatu kelompok dapat berbeda-beda artinya
dan stereotip dapat berubah dari waktu ke waktu (Rumondor
et.al, 2014).

3. Stereotip dan Komunikasi Antarbudaya

Stereotip dapat menghambat suatu proses komunikasi. Ada empat
alasan mengapa stereotip menghambat komunikasi antarbudaya,
yaitu sebagai berikut.

a. Stereotip merupakan jenis penyaring. Stereotip menyediakan
informasi yang konsisten dengan informasi yang dipercayai
oleh seseorang. Misalnya perempuan sejak lama distereotipkan
sebagai kelompok satu dimensional. Stereotip perempuan
sebagai ibu rumah tangga menghalangi perempuan untuk maju
dalam dunia kerja.

b. Stereotip bukan pengelompokan yang menyebabkan masalah
antarbudaya, namun, asumsi bahwa semua informasi spesifik
mengenai suatu budaya diterapkan pada semua orang dari

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



kelompok tertentu. Menganggap semua orang dalam suatu
kelompok memiliki sifat yang sama.

c. Stereotip menghalangi keberhasilan sebagai seorang komunikator
karena stereotip biasanya berlebih-lebihan, terlalu sederhana, dan
terlalu menyamaratakan. Stereotip berubah karena didasarkan
pada premis dan asumsi yang sebagian benar dan kadang tidak
benar (Samovar et.al, 2010).

C. Prasangka

Prasangka adalah membuat keputusan sebelum mengetahui
fakta yang relevan mengenai objek tersebut. Awalnya, istilah ini
merujuk pada penilaian berdasar ras seseorang sebelum memiliki
informasi yang relevan yang bisa dijadikan dasar penilaian tersebut.
Selain itu, prasangka diterapkan juga pada bidang lain selain ras.
Pengertiannya sekarang menjadi sikap yang tidak masuk akal yang
tidak terpengaruh oleh alasan rasional (Rosnow, 1972).

John E. Farley dalam Farley (1992) mengklasifikasikan
prasangka ke dalam tiga kategori, yaitu sebagai berikut.

1. Prasangka kognitif, merujuk pada apa yang dianggap benar.

2. Prasangka afektif, merujuk pada apa yang disukai dan tidak
disukai.

3. Prasangka konatif, merujuk pada bagaimana kecenderungan
seseorang dalam bertindak.

Di tempat lain, Sarwono dalam Gerungan mengatakan bahwa
prasangka merupakan salah satu bentuk sikap. Definisi sikap
menurut Ajze dalam Gerungan adalah reaksi penilaian favorable atau
unfavorable dari individu terhadap benda, individu lain, institusi,
atau kejadian. Berdasarkan pengertian sikap maka prasangka dapat
dikatakan merupakan penilaian individu terhadap suatu objek yang
dapat berupa kelompok tertentu atau berupa individu lain yang
berasal dari kelompok tertentu. Hanya saja dalam hal ini, sikap
yang ditunjukkan bersifat negatif atau unfavorable (Gerungan, 1996).

Bab 4 Identitas Budaya



Menurut Baron dan Byrne (1994), prasangka (prejudice) adalah
sikap yang biasanya negatif terhadap anggota-anggota suatu
kelompok yang hanya didasari keanggotaan mereka pada kelompok
tersebut.

Berikut adalah faktor-faktor yang menumbuhkan prasangka.

1. Kepentingan. Jika terjadi benturan kepentingan antara satu orang
dengan orang lain terlebih orang yang berbenturan kepentingan
itu berasal dari kelompok atau golongan yang berbeda.

2. Faktor kepribadian dari orang yang berprasangka. Orang yang
berprasangka biasanya memiliki kepribadian yang tidak toleran,
kurang mengenal diri sendiri, kurang berdaya cipta, tidak
merasa aman, memupuk khayalan, dan lain-lain.

3. Faktor frustasi dan agresi. Prasangka sosial dapat menjelma
ke dalam tindakan-tindakan diskriminatif, agresif terhadap
orang yang diprasangkai. Teori frustasi adalah saat orang akan
mengalami frustasi apabila maksud-maksud dan keinginan
yang diperjuangkan dengan intensif mengalami kegagalan atau
hambatan. Akibatnya, timbul perasaan jengkel atau perasaan-
perasaan agresif yang akan ditumpahkan kepada orang lain.
Hal ini yang dinamakan dengan teori Seapegatisme atau teori
kambing hitam.

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Daftar Pustaka
Baron, R.A., & Byrne, D.E. 1994. Social Psychology: Understanding
Human Interaction. Boston: Alyn and Bacon Inc.
Farley, John E. 1992. Sociology. New Jersey: Prentice Hall.
Gerungan, W.A. 1996. Psikologi Sosial. Bandung, PT. ERESCO.

Koentjaraningrat. 2015. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka
Cipta.

Liliweri, Alo. 2002. Makna Budaya dalam Komunikasi antar Budaya.
Yogyakarta: PT LKiS Pelangi Aksara.

Liliweri, Alo. 2013. Dasar-Dasar Komunikasi Antar Budaya. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Rosnow, Ralph L. 1972. Poultry and Prejudice. USA: Psychology Today.

Rumondor, Feybee H., Paputungan, Ridwan., & Tangkudung,
Pingkan. 2014. “Stereotip suku Minahasa terhadap Etnis
Papua.” Diakses dari https://ejournal.unsrat.ac.id/index.php/
actadiurnakomunikasi/article/download/5038/4555 pada
tanggal.

Samovar, Larry A., Porter, Richard E., & McDaniel, Edwin R. 2010.
Komunikasi Lintas Budaya, Jakarta: Salemba Humanika.

Bab 4 Identitas Budaya



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



5

KONFLIK, FACE NEGOTIATION
THEORY DAN TINDAKAN PREVENTIF
KOMUNIKASI

A. Pengertian Konflik

Soerjono Soekanto dalam Ahmadi, menyebutkan bahwa konflik
merupakan suatu proses sosial individual atau kelompok yang
berusaha untuk memenuhi tujuannya dengan jalan menentang pihak
lawan yang disertai dengan ancaman dan/atau kekerasan. Lewis
A. Coser menyebutkan bahwa konflik adalah sebuah perjuangan
mengenai nilai atau tuntutan atas status, kekuasaan, dan sumber
daya yang bersifat langkah dengan maksud menetralkan, mencederai
atau melenyapkan lawan (Mustamin, 2016).

Sementara itu, Gillin dan Gillin melihat konflik sebagai bagian
dari proses interaksi sosial manusia yang saling berlawanan.
Artinya, konflik adalah bagian dari proses interaksi sosial yang
terjadi karena adanya perbedaan-perbedaan baik fisik, emosi,
kebudayaan, dan perilaku. Kemudian, Pruit & Rubin menegaskan
bahwa konflik berarti persepsi mengenai perbedaan kepentingan
atau suatu kepercayaan bahwa aspirasi pihak-pihak yang berkonflik
tidak dicapai secara simultan. Lebih lanjut dijelaskan bahwa jika
memahami konflik pada dimensi ini, maka unsur-unsur yang ada



di dalam konflik adalah persepsi, aspirasi dan aktor yang terlibat
di dalamnya (Susan, 2009).

Dari pengertian konflik beberapa tokoh di atas tersebut,
dapat dirangkum bahwa konflik berarti bagian dari interaksi sosial
antara dua orang atau lebih dan salah satu pihak berusaha untuk
menyingkirkan, mencederai, maupun melenyapkan pihak lain,
biasanya terjadi karena adanya perbedaan-perbedaan kepentingan,
perilaku, dan kebudayaan. Karena setiap manusia memiliki
pandangan dan kebudayaan yang berbeda-beda, perbedaan ini
dapat menjadi faktor penyebab konflik sosial karena dalam suatu
hubungan sosial tidak semuanya sejalan.

B. Penyelesaian Konflik

Konflik dapat menyebabkan pecahnya integrasi sosial. Oleh karena

itu, sebisa mungkin konflik harus dihindari dan segera diatasi.
Adapun cara-cara penyelesaian konflik adalah sebagai berikut.

1. Arbitrasi

Arbitrasi adalah penyelesaian konflik yang dibantu oleh pihak

ketiga. Pihak ketiga berperan dalam memberikan keputusan

yang nantinya harus diterima dan ditaati oleh kedua belah pihak.
2. Mediasi

Penyelesaian konflik menggunakan cara mediasi hampir sama
dengan arbitrasi yang dibantu oleh pihak ketiga, namun pihak
ketiga tidak memberikan keputusan yang mengikat.

3. Konsiliasi

Menyelesaikan konflik dengan cara konsiliasi ini mempertemukan
kedua belah pihak yang berselisih sehingga tercapai persetujuan
yang disepakati oleh kedua belah pihak yang berselisih.

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



4. Stalemate

Arti stalemate ini adalah suatu keadaan ketika kedua belah
pihak yang berselisih memiliki kekuatan yang seimbang lalu
memutuskan untuk berhenti saling menyerang. Keadaan ini
dapat terjadi karena kedua belah pihak tidak mungkin lagi
untuk maju atau mundur.

5. Adjudication

Adjudication adalah penyelesaian konflik dengan cara membawa
konflik tersebut ke pengadilan.

6. Elimination

Maksud elimination adalah pengunduran diri salah satu pihak
yang berselisih atau konflik dianggap selesai jika salah satu
pihak yang berselisih memilih untuk menyerah.

7. Subjugation atau Domination

Subjugation atau domination adalah penyelesaian konflik dengan
cara pihak yang memiliki kekuatan terbesar atau pengaruh yang
besar memaksa pihak lainnya untuk menaatinya.

8. Majority Rule

Penyelesaian masalah dengan cara melalukan voting untuk
mengambil keputusan tanpa mempertimbangkan argumentasi
kedua belah pihak yang berselisih (Johnson, 1989).

C. Face Negotiation Theory

Teori Face Negotiation ini pertama kali dikembangkan oleh Stella Ting-
Toomey pada tahun 1985. Teori ini adalah teori untuk memahami
bagaimana orang-orang dari budaya yang berbeda mengelola
hubungan dan perbedaan pendapat. Teori ini mengidentifikasi
bagaimana orang-orang yang memiliki budaya berbeda dapat
bernegosiasi atau mengatasi konflik dalam komunikasi tanpa
harus ada pihak yang merasa menang atau kalah. Teori negosiasi

Bab 5 Konflik, Face Negotiation Theory



rupa memberikan sebuah dasar untuk memperkirakan bagaimana
manusia akan menyelesaikan karya rupa dalam kebudayaan yang
berbeda. Teori ini berpendapat bahwa rupa atau “citra diri” sebagai
fenomena universal yang meliputi lintas budaya (Fakhri, n.d.).

Dalam teori ini, “rupa” adalah sebuah metafora untuk citra
diri yang berasal dari dua konseptualisasi Cina yaitu Lien dan Mien
tzu. Lien adalah rupa moral yang internal yang melibatkan malu,
integritas, kehinaan, dan masalah kehormatan. Mien tzu adalah rupa
sosial eksternal yang melibatkan pengakuan sosial, posisi, otoritas,
pengaruh, dan kekuasaan.

Melakukan komunikasi secara efektif dengan orang yang
berbeda kebudayaan, menurut Deddy Mulyana, dalam lingkungan
sekitar merupakan sebuah tantangan. Terutama karena budaya
merupakan faktor penting dalam melakukan komunikasi. Kesulitan
berkomunikasi dengan orang lain, khususnya yang berbeda budaya,
bukan saja merupakan kesulitan memahami bahasa yang tidak
dikuasai, melainkan juga sistem nilai dan bahasa nonverbal orang
tersebut (Mulyana, 2005). Hambatan dalam komunikasi antarbudaya
di lingkungan dapat menimbulkan terjadinya kegelisahan peran,
norma, dan juga etnosentrisme (Mulyana, 2005).

D. Tindakan Preventif Konflik

Tindakan preventif adalah sebuah cara atau upaya yang dilakukan
individu dalam menghindari terjadinya hal yang tidak diinginkan.
Secara etimologi, preventif berasal dari bahasa latin pravenire yang
artinya datang mencegah untuk tidak terjadi sesuatu. Dalam
pengertian lain preventif mempunyai arti yaitu usaha yang secara
sengaja dilakukan untuk mencegah timbulnya gangguan, kerusakan,
atau kerugian bagi seseorang.

Oleh karena itu, tindakan preventif konflik adalah tindakan yang
dilakukan sebelum konflik terjadi. Tindakan preventif dilakukan
karena konflik merupakan hal yang mengakibatkan kerugian bagi
individu dan lingkungannya. Upaya preventif biasanya dilakukan

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



sebelum suatu masalah atau konflik terjadi yang bertujuan untuk
mencegah masalah atau konflik tersebut datang (L.Abate,1990).

Menurut LAbate, sebagian besar program preventif yang efektif
memiliki karakteristik antara lain:

1. fokus terhadap pemahaman mengenai risiko dan masalah dari
perilaku yang ingin dicegah dalam kelompok sasaran;

2. desain untuk mengubah “life trajectory” dari kelompok sasaran,
dengan menyediakan pilihan dan kesempatan dalam jangka
panjang yang sebelumnya tidak tersedia;

3. kesempatan untuk mempelajari keterampilan hidup baru yang
dapat membantu partisipan untuk menghadapi stress secara
lebih efektif dengan dukungan sosial yang ada;

4. fokus dalam menguatkan dukungan dasar dari keluarga,
komunitas atau lingkungan sekolah (LAbate,1990).

Dari uraian di atas, tindakan preventif konflik dapat diterapkan
oleh individu dengan cara-cara yang memiliki karakteristik pada
uraian di atas. Bila cara-cara yang dilakukan telah mengandung
karakteristik di atas maka dapat meminimalisir konflik yang
terjadi.

Bab 5 Konflik, Face Negotiation Theory



Daftar Pustaka

Fakhri, Azwanil. (n.d.). “Teori Negosiasi Rupa”. Diakses dari
https://www.academia.edu/20290697/Teori_Negosiasi_Rupa_
Face Negotiation Theory pada tanggal

Johnson, Doyle Paul. 1989. Sosiologi Klasik dan Modern. Diterjemahkan
oleh Robert M.Z. Lawang. Jakarta: Gramedia.

L'Abate, Luciano. 1990. Building Family Competence, Primary and
Secondary Preventions Strategies. New York: Sage Pub.

Mulyana, Deddy. 2005. Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. Bandung:
PT Remaja Rosdakarya.

Mustamin. 2016. “Studi Konflik Sosial di Desa Bugis dan Parangina
Kecamatan Sape Kabupaten Bima Tahun 2014”. Diakses dari
http://ejournal.mandalanursa.org/index.php/JIME/article/
view/109 pada tanggal

Susan, Novri. 2009. Sosiologi Konflik & Isu-Isu Konflik Kontemporer.
Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Wahyudi, Andri. 2015. “Konflik, Konsep Teori dan Permasalahan”.
Diakses dari http://jurnal-unita.org/index.php/publiciana/
article/viewFile/45/41 pada tanggal

Warisan, BI. 2013. “Strategi Penyelesaian Konflik. Skripsi Unila”.
Diakses dari http://digilib.unila.ac.id/925/9/BAB%20I1.pdf
pada tanggal

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



6

KASUS KONFLIK DI INDONESIA

A. Konflik Antaragama di Maluku

Konflik yang terjadi antara penganut agama Islam dan Kristen di
Maluku merupakan salah satu sejarah gelap yang pernah dialami
oleh bangsa Indonesia. Konflik yang terjadi mulai tahun 1999
hingga tahun 2000, mengejutkan banyak pihak, baik lokal, nasional,
maupun internasional. Konflik ini menjadi suatu peringatan bagi
bangsa Indonesia untuk waspada mengenai isu-isu yang dapat
memicu polemik antarbudaya.

Pertikaian diawali pada tanggal 19 Januari 1999, saat umat Islam
merayakan hari raya Idul Fitri 1 Syawal 1419 H. Konflik diawali dari
pertikaian antara seorang supir angkot beragama Kristen dengan
seorang pemuda keturunan Bugis beragama Islam. Perselisihan
antara keduanya memicu konflik yang lebih besar, dengan terjadinya
penyerangan ke wilayah Mardika yang mayoritas penduduknya
beragama Kristen. Penyerangan tersebut dibalas oleh kelompok
Kristen dari daerah Kuda Mati dan Batu Gantung dengan membawa
senjata tajam dan menyerang desa-desa Islam (Trijono, 2001).



Menurut The Human Right Watch Report, March 1999, terdapat dua
versi penyebab konflik tersebut. Pertama, adalah versi Tim Pengacara
Gereja yang dipercaya oleh kebanyakan komunitas Kristen dan kedua
adalah versi Tim Pencari Fakta Muslim Ambon. Menurut penuturan
versi pertama, seorang pemuda keturunan Bugis bernama Nursalim,
meminta uang kepada Yopi, seorang sopir angkutan kota yang
beragama Kristen. Hal ini kemudian memicu pertikaian. Menurut
versi kedua, Yopi menyewakan mobil tanpa sepengetahuan Nursalim,
yang menurut versi ini adalah kernet angkot. Yopi menolak dimintai
bagian hasil penyewaan mobil tersebut (Trijono, 2001).

Menurut Jamin Safi, kerusuhan di Maluku merupakan
konspirasi kelompok Republik Maluku Selatan untuk mewujudkan
sebuah negara Kristen yang berdaulat serta merupakan usaha
separatis untuk memisahkan diri dari Indonesia. Gerakan ini
disebut-sebut sebagai pengejawantahan Gerakan Oikumene yang
digagas oleh kolonial Belanda. Terjadinya Idul Fitri berdarah tanggal
19 Januari 1999 digunakan sebagai sebuah strategi dan peluang bagi
pemerintah Republik Maluku Selatan untuk menyusun kekuatan.

Konflik kemudian berlanjut hingga ke tahun 2002, dengan
menyebar ke beberapa daerah lain seperti Tidore, Ternate, Jailolo
dan Bacan. Rumah dan tempat ibadah Masjid dan Gereja rusak atau
terbakar dan kebanyakan korban jiwa adalah perempuan dan anak-
anak yang tidak berdosa (Safi, 2017).

Pemerintah berusaha mengatasi permasalahan ini dengan
cara membentuk tim yang disusun dari aparat keamanan dengan
jumlah yang banyak. Gubernur Maluku juga membentuk sebuah
tim yang terdiri dari beberapa pemuka agama Islam, Kristen dan
Katolik, untuk membangun kerukunan antaragama dan mencegah
terjadinya eskalasi konflik lebih luas. Namun, belakangan progam
ini tidak terlaksana dengan baik karena sikap etnosentris masih
melekat pada para pemimpin agama tersebut. Ketidakseriusan para
pemuka agama dalam menyelesaikan konflik dianggap menjadi
kendala (Krisandi et.al, 2013).

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Cara lain yang ditempuh adalah melalui pendekatan adat
dengan mengedepankan kearifan lokal. Pendekatan ini dilakukan
dengan upaya menjalin kembali jalinan persaudaraan di antara
masyarakat. Salah satunya adalah kegiatan Panas Pela. Tujuannya
adalah kembali menghidupkan budaya Pela Gandong bagi desa yang
memiliki ikatan Pela. Pada tahun 2007, dibentuk suatu forum
raja-raja adat yang kemudian mencetuskan suatu Majelis Latupati
Maluku, sebagai pengakuan kembali peran raja di masyarakat. Peran
raja adalah sebagai penengah dalam menyelesaikan konflik yang
terjadi (Krisandi et.al, 2013).

Menurut Ernita Krisandi, masyarakat lokal juga memulai
gerakan-gerakan sebagai langkah antisipasi konflik. Contohnya
Gerakan Baku Bae yang merupakan gerakan masyarakat sipil yang
secara aktif dalam upaya penyelesaian konflik Maluku. Dibentuk
pula beberapa gerakan-gerakan lain seperti Jaringan Pendidikan
Anak (JPA) dan Gerakan Perempuan Peduli (GPP). Gerakan-gerakan
ini diprakarsai oleh kelompok perempuan dari masing-masing
kelompok agama. Kelompok ini melakukan rekrutmen secara
diam-diam mengingat keadaan sangat tidak kondusif. Gerakan ini
mencetuskan berbagai kegiatan untuk mencegah dan meredakan
konflik seperti sosialisasi penghentian konflik, konseling, dan
pelatihan bagi ibu-ibu dan kaum muda (Krisandi et.al, 2013).

B. Konflik Sampit di Kalimantan

Konflik Sampit berawal pada Februari 2001 dan berlangsung
sepanjang tahun itu. Konflik ini pecah di Kota Sampit, Kalimantan
Tengah dan meluas ke seluruh provinsi, termasuk Ibukota Palangka
Raya. Konflik ini terjadi antara suku Dayak asli dan warga
migran Madura berasal dari Pulau Madura. Kerusuhan sosial Sampit
menurut Abdul Rachman Patji, memang masih menyisakan banyak
pertanyaan dan permasalahan. Ada asumsi yang menyatakan bahwa
latar belakang munculnya konflik Sampit karena warga Dayak
cemburu kepada kelompok etnis Madura yang tergolong sukses

Bab 6 Kasus Konflik di Indonesia



dalam perekonomian. Menanggapi asumsi ini, seorang tokoh
masyarakat Dayak menyatakan bahwa harus diakui banyak orang
Madura berhasil di bidang ekonomi, tetapi bukan hal itu yang
menyulut terjadinya konflik Sampit (Patji, 2003).

Minggu dini hari, 18 Februari 2001, tepat pukul 01.00 WIB,
sekelompok warga Dayak menyerang rumah seorang warga Madura
bernama Matayo di Jalan Padat Karya. Empat orang meninggal dunia
dan satu orang luka berat akibat serangan itu, semuanya adalah warga
Madura. Serangan yang diduga aksi balas dendam itu pun mendapat
perlawanan. Pagi harinya, sekitar pukul 08.00 WIB, sejumlah warga
Madura mendatangi rumah seorang Dayak bernama Timil yang
diduga menyembunyikan salah satu pelaku penyerangan. Saat itu
Timil berhasil diamankan polisi tetapi warga Madura yang tak puas
langsung membakar rumahnya. Warga Madura yang marah juga
menyerang rumah kerabat Timil dan menewaskan tiga penghuninya
(Rinaldo, 2019).

Pada pukul 12.00 WIB, pasukan Brimob Polda Kalimantan
Selatan sebanyak 103 personel dengan kendali BKO Polda Kalteng
tiba di Sampit. Puluhan tersangka berikut barang bukti senjata tajam
kemudian dibawa ke Mapolda Kalteng di Palangka Raya. Namun,
situasi tidak mereda. Sampai keesokan harinya, Senin 19 Februari,
ditemukan sejumlah jasad di berbagai sudut Kota Sampit. Aksi
penyerangan rumah serta pembakaran kendaraan semakin meluas.
Kondisi ini membuat Wakil Gubernur Kalteng mengirimkan bantuan
276 personel TNI dari Yonif 631/ATG ke Sampit pada malam itu
juga. Pada tanggal 18 dan 19 Februari 2001, Kota Sampit sepenuhnya
dikuasai warga dari Madura. Selama dua hari sejak penyerangan
rumah Matayo, warga Madura berhasil bertahan, bahkan berani
melakukan sweeping terhadap permukiman-permukiman warga
Dayak.

Namun, situasi berbalik pada 20 Februari 2001, ketika sejumlah
besar warga Dayak dari luar kota berdatangan ke Sampit. Warga
Dayak pedalaman dari berbagai lokasi daerah aliran sungai (DAS)
Mentaya, seperti Seruyan, Ratua Pulut, Perenggean, Katingan

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Hilir, bahkan Barito berdatangan ke Kota Sampit melalui hilir
Sungai Mentaya dekat pelabuhan. Ratusan warga Dayak itu lalu
menyusup ke daerah Baamang dan sekitarnya yang merupakan
pusat permukiman warga Madura. Mereka mampu memukul balik
warga Madura yang terkonsentrasi di berbagai sudut jalan Sampit
(Rinaldo, 2019).

Hari-hari berikutnya kelompok etnis Dayak terus meluaskan
serangan. Bahkan menurut Liputan 6, sebelum menyerang, seorang
tokoh atau panglima Dayak dikabarkan lebih dulu membekali ilmu
kebal kepada pasukannya. Karena itu, saat melakukan serangan,
biasanya mereka berada dalam alam bawah sadar. Bahkan, mereka
juga dibekali indera penciuman tajam untuk membedakan orang
Madura dan non-Madura.

Berada di atas angin, warga Dayak melebarkan serangan ke
berbagai kawasan di Kotawaringin Timur. Warga Dayak pun praktis
menguasai hampir seluruh wilayah Kalimantan Tengah, kecuali
Pangkalan Bun yang tetap aman karena hampir tak ada warga
Madura yang tinggal di tempat ini. Komisi Nasional Hak Asasi
Manusia (Komnas HAM) mencatat, korban jatuh mencapai sekitar
400 jiwa. Sedangkan menurut data kepolisian, ada 319 lebih rumah
dibakar dan sekitar 197 lainnya dirusak. Sementara menurut data
dari Polres Kotawaringin Timur, jumlah korban meninggal dari
kedua belah pihak kerusuhan Sampit ada 315 orang. Jumlah rumah
yang dibakar 583 dan dirusak 200. Sementara delapan mobil dan
48 sepeda motor dirusak (Rinaldo, 2019).

Setelah konflik mereda, pemerintah melakukan langkah
awal untuk menyelesaikan konflik. Beberapa konten pokok yang
berkontribusi pada penyelesaian konflik dan preservasi suasana
damai pascakonflik menurut Suharno adalah sebagai berikut.

1. Pemulangan kelompok etnis Madura dari pengungsian, hidup
berdampingan dan saling menjunjung prinsip kesetaraan.

2. Pembinaan mental dan pendidikan untuk menghilangkan
trauma pascakonflik serta keterbelakangan.

Bab 6 Kasus Konflik di Indonesia



3. Penataan pemukiman dan penghindaran pemukiman
bergerombol berdasarkan etnis tertentu.

4. Tidak saling menuntut, termasuk warga etnis Madura tidak
menuntut ganti rugi pengembalian atas asetnya yang dikuasai
oleh etnis Dayak (Suharno, 2013).

Dapat disimpulkan, Perda Kotawaringin Timur tentang
Penanganan Penduduk Dampak Konflik Etnis dengan berbagai
ketentuan dengan implementasinya telah berhasil menyelesaikan
konflik etnik di Sampit, Kotawaringin Timur dengan mengakomodasi
kepentingan warga Dayak sebagai pihak yang ‘menang’ dalam
‘perang’ tersebut tanpa menihilkan atau menafikan hak warga
Madura yang terusir dari Sampit dan ingin kembali ke wilayah
tersebut.

Daftar Pustaka

Krisandi, Ernita., Setyono, Budi., & Utomo, Tri Cahyo. 2017.
“Resolusi Konflik Komunal di Maluku Pascareformasi”.

Jurnal Ilmu Pemerintahan Universitas Diponegoro Semarang, 2(2):
1-10.

Patji, Abdul Rachman. 2003. “Tragedi Sampit 2001 dan Imbasnya
Ke Palangka Raya (dari Konflik ke (Re)Konstruksi)”. Jurnal
Masyarakat dan Budaya, 5(2): 1-21.

Rinaldo. 2019. “Kerusuhan Sampit, Kegagalan Merawat Perbedaan
18 Tahun Silam”. Diakses dari https://m.liputan6.com/
news/read/3897282/kerusuhan-sampit-kegagalan-merawat-
perbedaan-18-tahun-silam pada tanggal

Suharno, Suharno., Samsuri, Samsuri., & Nurhayati, Iffah. 2013.
“Pengembangan Model Resolusi Konflik Untuk Masyarakat
Multikultural (Studi Implementasi Kebijakan Resolusi Konflik
di Sampit, Poso, dan Ambon)”. Diakses dari https://eprints.
uny.ac.id/22688/ pada tanggal

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Safi, Jamin. 2017. “Konflik Komunal: Maluku 1999-2000”. Istoria:
Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sejarah, 13(1): 33-44.

Trijono, Lambang. 2001. Keluar dari Kemelut Maluku, Refleksi
Pengalaman Praktis Bekerja untuk Perdamaian Maluku. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Bab 6 Kasus Konflik di Indonesia



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



7

KEARIFAN LOKAL DI DAERAH DAN
PENYELESAIAN KONFLIK

A. Pengertian Kearifan Lokal

Kearifan Lokal atau sering disebut local wisdom adalah semua
bentuk pengetahuan, keyakinan, pemahaman, atau wawasan serta
adat kebiasaan atau etika yang menuntun perilaku manusia dalam
kehidupan di dalam komunitas ekologis (Keraf, 2002).

Pada dasarnya kearifan lokal, menurut Akhmar dan Syarifudin,
merupakan suatu bentuk kearifan lingkungan yang ada dalam
kehidupan bermasyarakat berupa tata nilai atau perilaku hidup
bermasyarakat lokal dalam berinteraksi dengan tempat atau daerah
hidupnya. Kearifan lokal dilihat sebagai salah satu bentuk perilaku
manusia dan bukan suatu hal yang statis, melainkan berubah sejalan
dengan waktu, tergantung dari tatanan dan ikatan sosial budaya
yang ada di masyarakat (Akhmar dan Syarifudin, 2007).

Menurut I Ketut Gobyah (2003), kearifan lokal adalah
kebenaran yang telah mentradisi pada suatu daerah. Perpaduan
antara nilai-nilai suci firman Tuhan dan berbagai nilai yang ada.
Terbentuk sebagai keunggulan budaya masyarakat setempat maupun
kondisi geografi dalam arti luas. Kearifan lokal, masih menurut



Gobyah, merupakan produk budaya masa lalu yang patut secara
terus-menerus dijadikan pegangan hidup. Meskipun bernilai lokal,
nilai yang terkandung di dalamnya dianggap sangat universal.

Sementara itu, menurut Sartini (2004) definisi kearifan lokal
secara umum dapat diartikan sebagai gagasan-gagasan setempat
yang bersifat bijaksana, penuh kearifan, bernilai baik, yang tertanam
dan diikuti oleh anggota masyarakatnya. Untuk mengetahui suatu
kearifan lokal di suatu wilayah, seseorang harus bisa memahami
nilai-nilai budaya yang baik yang ada di dalam wilayah tersebut
sebab kearifan lokal merupakan nilai yang dianggap baik dan benar
yang berlangsung secara turun-temurun dan dilaksanakan oleh
masyarakat yang bersangkutan sebagai akibat dari adanya interaksi
antara manusia dengan lingkungannya. Kearifan lokal itu terdapat
dalam masyarakat, komunitas, dan individu. Dengan demikian,
kearifan lokal merupakan pandangan dan pengetahuan tradisional
yang menjadi acuan dalam berperilaku dan telah dipraktikkan secara
turun-temurun untuk memenuhi kebutuhan dan tantangan dalam
kehidupan suatu masyarakat. Kearifan lokal berfungsi dan bermakna
dalam masyarakat baik dalam pelestarian sumber daya alam dan
manusia, adat dan budaya, serta bermanfaat untuk kehidupan
(Kristiyanto, 2017).

B. Ciri-ciri dan Fungsi Kearifan Lokal

Moendardjito dalam Ayat Rohaedi (1986) mengatakan bahwa unsur
budaya daerah potensial dijadikan sebagai lokal genius karena telah
teruji kemampuannya untuk bertahan sampai sekarang. Ciri-cirinya
adalah:

1. mampu bertahan terhadap budaya luar;

2. memiliki kemampuan mengakomodasi unsur-unsur budaya
luar;

3. mempunyai kemampuan mengintegrasikan unsur budaya luar
ke dalam budaya asli;

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



4. mempunyai kemampuan mengendalikan;

5. mampu memberi arah pada perkembangan budaya.
Sementara itu, menurut Nyoman Sirtha, bentuk kearifan lokal

di Indonesia yang ada dalam masyarakat berupa nilai, norma,

kepercayaan, dan aturan-aturan khusus. Terdapat pendapat lain yang

mengklasifikasikan kearifan lokal ke dalam dua aspek (Rohaedi,
1986), yaitu sebagai berikut.

1. Wujud Nyata (Tangible)

a. Tekstual

b. Bangunan atau Arsitektual

c. Benda Cagar Budaya atau Tradisional (Karya Seni).
2. Tidak Berwujud (Intangible)

Contohnya, yaitu petuah yang disampaikan secara verbal dan
seni suara berupa nyanyian, pantun, cerita, serat nilai-nilai
ajaran tradisional. Serat ini disampaikan secara verbal dari
generasi ke generasi.

Kearifan lokal dipandang sangat bernilai dan mempunyai
manfaat tersendiri dalam kehidupan masyarakat. Sebab kearifan
lokal kemudian menjadi bagian dari cara hidup suatu kelompok
untuk memecahkan segala permasalahan hidup yang mereka hadapi.
Berkat kearifan lokal mereka dapat melangsungkan kehidupannya,
bahkan dapat berkembang secara berkelanjutan.

Adapun fungsi kearifan lokal terhadap masuknya budaya luar
adalah (Rohaedi, 1986):

1. sebagai filter dan pengendali terhadap budaya luar;

2. mengakomodasi unsur-unsur budaya luar;

3. mengintegrasikan unsur budaya luar ke dalam budaya asli;
4

memberi arah pada perkembangan budaya.

Bab 7 Kearifan Lokal di Daerah dan Penyelesaian Konflik



C. Contoh Kearifan Lokal di Daerah

1. Upacara Tingkeban atau Mitoni (Nujuh Bulanan)

Upacara Tingkeban adalah salah satu tradisi masyarakat di
Jawa. Menurut Sutiyono, tradisi Mitoni berasal dari kata pitu
yang berarti tujuh dilaksanakan setelah kehamilan berusia
tujuh bulan dan kehamilan yang pertama kali sehingga untuk
kehamilan yang selanjutnya tidak perlu diadakan acara slametan
yang disebut dengan Mitoni atau Tingkeban (Sutiyono, 2013).
Upacara ini bermakna bahwa pendidikan bukan saja setelah
dewasa akan tetapi semenjak benih tertanam di dalam rahim
ibu. Dalam upacara ini sang ibu yang sedang hamil dimandikan
dengan air kembang setaman dan disertai doa yang bertujuan
untuk memohon kepada Tuhan YME agar selalu diberikan
rahmat dan berkah sehingga bayi yang akan dilahirkan selamat
dan sehat.

2. Menghormati Sesama Penghuni

Dalam Kearifan Lokal Tentang Mitigasi Bencana Pada Masyarakat
Baduy, menurut Pratama (2011), berbagai contoh kearifan
dalam pelestarian lingkungan hidup masyarakat lokal dapat
pula ditemukan misalnya pada masyarakat Kasepuhan (Jawa
Barat), masyarakat Siberut (Sumatera Barat), masyarakat
Kajang (Sulawesi Selatan), dan masyarakat Dani (Papua).
Umumnya, masyarakat lokal beranggapan bahwa ada yang
memiliki dan menghuni lingkungan di sekitar mereka selain
manusia. Oleh karena itu, manusia yang berdiam di sekitarnya
harus menghormati dan menjaga tempat-tempat mereka itu,
seperti, hutan, gunung, lembah, dan sumber air. Bahkan tidak
sedikit tempat-tempat tersebut dijadikan tempat yang sakral
atau dikeramatkan.

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



D. Penyelesaian Konflik

Badruzzaman Ismail, dikutip oleh Abidin Nurdin (2013),
menyatakan bahwa kearifan lokal sudah lama teraplikasi dalam
suatu masyarakat yang dipakai sebagai norma dan nilai dalam
perilaku dan berinteraksi dengan Tuhan, manusia dan dengan alam.
Termasuk di dalamnya menyelesaikan konflik yang terjadi dalam
masyarakat juga memakai mekanisme kearifan lokal. Sebagai contoh
proses penyelesaian konflik yang berkembang dalam masyarakat
diselesaikan dalam kerangka adat yang sarat dengan nilai-nilai
agama. Pelaksanaan Di’iet, Sayam, Suloh, Peusijuk dan Peumet Jaroe
merupakan proses penyelesaian konflik berbasis adat yang sudah
lama mengakar dalam masyarakat Aceh. Tradisi ini merupakan
proses penyelesaian konflik yang sangat demokratis tanpa terjadinya
pertumpahan darah dan dendam di antara kedua belah pihak yang
berkonflik, baik vertikal maupun horizontal.

Di’iet atau Diyat menurut Syahrizal Abbas (2013) adalah
pola penyelesaian konflik dapat diketahui tingkat kemaafan yang
diberikan oleh korban atau ahli waris korban. Jika kemaafan
telah diberikan, para pemangku adat atau Tetua Gampong
mengompromikan atau bermusyawarah dengan pelaku atau
ahli warisnya tentang jumlah Di’let yang harus dibayarkan oleh
pelaku pidana. Biasanya pembayaran Di’tet dilakukan dengan
suatu upacara adat yang di dalamnya terdiri atas kegiatan Peusijuek
dan peumat Jaroe. Keterlibatan institusi adat dan budaya dalam
penyelesaian kasus pidana, bertujuan untuk menghilangkan
dendam antara para pihak yang bertikai. Penyelesaian konflik
dengan pola Di’iet ditujukan untuk menghilangkan dendam dan rasa
permusuhan berkepanjangan antara para pihak bertikai yang telah
mengakibatkan kekerasan dan bahkan pembunuhan. Kekerasan
dan pembunuhan yang terjadi di kalangan masyarakat Aceh dapat
bermula dari perebutan lahan pertanian, penguasaan sumber-
sumber ekonomi Gampong atau hal-hal lain yang mungkin terjadi
dalam interaksi sosial masyarakat. Pola Di’iet ini hanya ditujukan
untuk menyelesaikan kasus pembunuhan. Dalam penyelesaian

Bab 7 Kearifan Lokal di Daerah dan Penyelesaian Konflik



konflik yang berakhir dengan pembunuhan, maka yang bertindak
sebagai fasilitator, negosiator, dan mediator adalah Keuchik,
Teungku Meunasah dan Tetua Gampong termasuk pemangku adat.
Mereka inilah yang melakukan pembicaraan-pembicaraan awal
dengan ahli waris korban dan pelaku pidana atau ahli warisnya.
Pelibatan keluarga besar dari para pihak menjadi sangat penting
dalam pembicaraan tersebut, karena untuk menghindari dendam
di belakang hari.

Contoh yang paling nyata penggunaan Di’et sebagai kearifan
lokal dalam menyambung kembali hubungan sosial yang renggang
adalah pembayaran Diyat diberikan kepada masyarakat Aceh yang
telah meninggal dan luka dan berbagai bentuk korban pascakonflik.
Pemerintah Aceh melalui Dinas Sosial Provinsi Aceh sejak 2002
yang kemudian diambil alih oleh Badan Rekonstruksi Aceh sejak
2005 mengelola dana Diyat. Jumlah dana Diyat korban konflik yang
masing-masing penerima memeroleh Rp3 juta/tahun untuk masa
lima tahun. Sampai tahun 2011, dana diyat termasuk bantuan
ekonomi untuk korban konflik mencapai 2.2 Triliun (Syahrizal
Abbas, 2013).

Daftar Pustaka

Abas, Syahrizal. 2013. “Diyat dalam Kehidupan Sosial Budaya
Masyarakat Aceh dalam Media Syariah”. Analisis. Volume XIII,
Nomor 1, Juni.

Abidin, Nurdin. 2013. “Revitalisasi Kearifan Lokal di Aceh: Peran
Budaya dalam Menyelesaikan Konflik Masyarakat”. Diakses
dari http://www.ejournal.radenintan.ac.id/index.php/analisis/
article/view/645/543 pada tanggal

Akhmar, Andi M. dan Syarifuddin. 2007. Mengungkap Kearifan
Lingkungan Sulawesi Selatan,

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



PPLH Regional Sulawesi, Maluku dan Papua, Kementerian Negara
Lingkungan Hidup RI dan Masagena Press. Makassar.

Ayat, Rohaedi. 1986. Kepribadian Budaya Bangsa (Local Genius) . Jakarta:
Pustaka Jaya.

Gobyah, I. Ketut. 2003. “Berpijak Pada Kearifan lokal”. Diakses dari
www.balipos.co.id. Pada tanggal 21 November 2019.

Keraf, A. S. 2002. Etika Lingkungan. Jakarta: Kompas.

Kristiyanto, Eko Noer. 2017. “Kedudukan Kearifan Lokal dan
Peranan Masyarakat dalam Penataan Ruang Di Daerah”. Diakses
dari https://www.rechtsvinding.bphn.go.id/artikel/artikel%20
eko.pdf pada tanggal

Pratama, Cecep. et.al. 2011. “Kearifan Lokal Tentang Mitigasi

Bencana Pada Masyarakat Baduy”. Makara, Sosial Humaniora.
Vol.15. No.1.

Sartini. 2004. “Menggali Kearifan Lokal Nusantara Sebuah Kajian
Filsafati. Jurnal Filsafat. Jilid 37. Nomor 2. Agustus.

Sutiyono. 2013. Poros Kebudayaan Jawa. Yogyakarta: Graha IImu.

Bab 7 Kearifan Lokal di Daerah dan Penyelesaian Konflik



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



8

PERAN PEMERINTAH DALAM
MERAWAT KEBERAGAMAN
DI INDONESIA

A. Pendahuluan

Indonesia, menurut Dede Rosyada, adalah sebuah negara besar
dengan jumlah penduduk mencapai 269,728,379 jiwa yang
menghuni lima pulau besar Sumatera, Jawa, Kalimantan, Sulawesi
dan Papua. Terdapat 17,504 pulau yang termasuk dalam wilayah
Negara Kesatuan Republik Indonesia dengan enam agama besar
yang diakui pemerintah yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu,
Buddha, Konghucu serta ratusan agama tradisional. Indonesia juga
memiliki 1340 dengan 300 etnik dan memiliki lebih dari 652 bahasa
daerah (Rosyada, 2015). Dengan keberagaman yang dimiliki oleh
Indonesia, maka pemerintah dan masyarakat memiliki peran penting
dalam merawat keberagaman di Indonesia (Permana, 2018).

Winataputra (2012) mengemukakan bahwa ada empat pilar
kehidupan berbangsa dan bernegara kebangsaan Indonesia, yaitu
Pancasila, UUD 1945, Bhineka Tunggal Ika, dan NKRI. Keempat
pilar tersebut perlu ditransformasi secara fungsional dalam
berbagai ranah kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Untuk
mentransformasikan empat pilar kebangsaan tersebut, menurut
Lestari, dibutuhkan kesadaran dari masyarakat dan didukung oleh



kebijakan pemerintah yang mendukung terciptanya Bhineka Tunggal
Ika. Kebijakan yang ditempuh adalah membangun kesejahteraan
berbangsa dan bernegara di atas ke-Bhinneka Tunggal Ika-an agar
terwujud kehidupan rakyat yang sejahtera, rukun, aman, damai,
saling menghormati, demokrasi dalam menghadapi globalisasi yang
mengedepankan persatuan dan kesatuan bangsa demi terwujudnya
stabilitas nasional yang mantap dan tangguh (Lestari, 2015).

Undang Undang Dasar Republik Indonesia pada hakikatnya telah
mengamanatkan tujuan nasional bangsa Indonesia yaitu melindungi
segenap bangsa Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia dan
untuk memajukan kesejahteraan umum, mencerdaskan kehidupan
bangsa, dan ikut melaksanakan ketertiban dunia yang berdasarkan
kemerdekaan, perdamaian abadi, dan keadilan sosial.

Selain itu, Undang-Undang Dasar sebagai rujukan tertinggi
hukum di Indonesia telah mengamanatkan juga bahwa negara
memajukan kebudayaan nasional Indonesia di tengah peradaban
dunia dengan menjamin kebebasan masyarakat dalam memelihara
dan mengembangkan nilai-nilai budayanya. Hal ini dikatakan
oleh Pasal 32 Ayat 1 UUD 45. Sementara, yang mengatur tentang
keberagaman tertulis di Undang Undang Nomor 5 tahun 2017
tentang Pemajuan Kebudayaan. Hal ini dapat dilihat dari Pasal
3 huruf b yang mengatakan bahwa asas keberagaman adalah
mengakui dan memelihara perbedaan suku bangsa, ras, agama,
dan kepercayaan.

Untuk melakukan pengayaan keberagaman menurut Undang
Undang Nomor 5 tahun 2017 Pasal 30 huruf ¢, dilakukan melalui
penggabungan budaya (asimilasi), penyesuaian budaya sesuai
dengan konteks ruang dan waktu (adaptasi), penciptaan kreasi baru
atau kreasi hasil dari pengembangan budaya sebelumnya (inovasi),
dan penyerapan budaya asing menjadi bagian dari budaya Indonesia
(akulturasi).

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



B. Peran Pemerintah

Peran aktif dari pemerintah diperlukan untuk bisa mengelola
keberagaman sosial budaya agar tetap terpelihara. Peran-peran
ini tidak dapat diatur sendiri oleh pemerintah pusat sehingga
memerlukan bantuan pemerintah daerah dalam melestarikan
keberagaman sehingga pemerintah pusat hanya memantau dan
pemerintah daerah yang terjun langsung ke masyarakat. Peran
pemerintah daerah masih menurut sumber yang sama antara lain
adalah sebagai berikut (Peran Pemerintah, n.d.):

Sebagai penggerak

Mengambil inisiatif

Sebagai jembatan ke dunia internasional
Sumber modal.

Menyusun perundang-undangan.
Memberikan dukungan penuh
Melakukan pendataan

Membentuk kelembagaan

O *® N o o D

Mengadakan pentas seni secara rutin

10. Memaksimalkan penggunaan fasilitas umum.

C. Kelembagaan

Untuk menjangkau masyarakat dalam mewujudkan serta memelihara
keberagaman, maka ada beberapa institusi yang bertanggung jawab
yaitu, antara lain:

Kemendikbud

Berdasarkan Peraturan Presiden Indonesia (Perpres) Nomor 14
tahun 2015 tentang Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan,
tugas dari Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan adalah

Bab 8 Peran Pemerintah dalam Merawat Keberagaman di Indonesia



menyelenggarakan urusan pemerintah di bidang pendidikan usia
dini, pendidikan dasar, pendidikan menengah, dan pendidikan
masyarakat, serta pengelolaan kebudayaan (Tugas dan Fungsi, n.d.).

Kementerian ini bertanggung jawab untuk melindungi
kebudayaan yang ada dalam masyarakat. Hal ini termaktub dalam
Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia
Pasal 1 (1) yang mengatakan bahwa pelestarian tradisi adalah upaya
perlindungan, pengembangan, dan pemanfaatan suatu kebiasaan
dari kelompok masyarakat pendukung kebudayaan yang penyebaran
dan pewarisannya berlangsung secara turun-temurun. Arti kata
perlindungan di atas menurut Pasal 1 (2) berarti upaya pencegahan
dan penanggulangan yang dapat menimbulkan kerusakan, kerugian,
atau kepunahan kebudayaan yang berkaitan dengan bidang tradisi
berupa ide atau gagasan, perilaku, dan karya budaya termasuk harkat
dan martabat serta hak budaya yang diakibatkan oleh perbuatan
manusia ataupun proses alam.

Kementerian lain yang bertugas untuk merawat keberagaman
dan menjaga keberlangsungan budaya dalam masyarakat adalah
Kementerian Agama. Tugas Kementerian Agama berdasarkan
Peraturan Presiden Indonesia (Perpres) Nomor 83 tahun 2015
tentang Kementerian Agama adalah menyelenggarakan urusan
pemerintah di bidang agama untuk dan membantu presiden dalam
menyelenggarakan pemerintahan negara (Peraturan, n.d.)

Dalam menyiarkan agama, maka kementerian ini bertugas
untuk menjaga stabilitas nasional dan demi tegaknya kerukunan
antarumat beragama, pengembangan dan penyiaran agama supaya
dilaksanakan dengan semangat kerukunan, tenggang rasa, teposeliro,
saling menghargai, saling menghormati antarumat beragama sesuai
jiwa Pancasila (Surat Keputusan Menteri Agama RI Nomor 70 tahun
1978 tentang Penyiaran Agama).

Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya



Daftar Pustaka

Kemendikbud. (n.d.). Tugas dan Fungsi Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan. https://www.kemdikbud.go.id/main/informasi-publik/
tugas-dan-fungsi

Lestari, Gina (2015). Bhinneka Tunggal Ika: Khasanah Multikultural
Indonesia di Tengah Kehidupan SARA. Jurnal Pendidikan Pancasila
dan Kewarganegaraan, vol 28, no 1. http://journal.um.ac.id/
index.php/jppk/article/view/5437

Permana, Irfan Setia (2018). Pemerintah dan Hak Beragama di
Indonesia (Peran Pemerintah Dalam Memelihara Hak Beragama
di Indonesia). Jurnal TEDC, Vol. 12 No. 2.

Rosyada, Dede. (2015). Harmoni dalam Keberagaman: Sebuah Kebijakan
Politik dan Usaha Bersama Umat Beragama di Indonesia. [Internet].
Tersedia link : https://www.uinjkt.ac.id/id/harmoni-dalam-
keberagaman-sebuah-kebijakan-politik-dan-usaha-bersama-
umat-beragama-di-indonesia/

Sekretaris Kabinet. (n.d.). PERATURAN PRESIDEN REPUBLIK
INDONESIA NOMOR 83 TAHUN 2015 TENTANG KEMENTERIAN
AGAMA. https://sipuu.setkab.go.id/PUUdoc/174560/
Perpres0832015.htm

Winataputra, Udin Saripudin. (2012). Pendidikan Kewarganegaraan
Dalam Perspektif Pendidikan Untuk Mencerdaskan Kehidupan Bangsa.
Bandung: Widya Aksara Press.

10 Peran Pemerintah Daerah Dalam Mengelola Keragaman Sosial Budaya.
(n.d.). https://materiips.com/peran-pemerintah-daerah-dalam-
mengelola-keragaman-sosial-budaya

Bab 8 Peran Pemerintah dalam Merawat Keberagaman di Indonesia



[Halaman ini sengaja dikosongkan]



TENTANG PENULIS

Dra. Suzy S. Azeharie, M.A., M.Phil, lahir di Jakarta pada
8 November 1959, adalah pengajar di FIKom Universitas
Tarumanagara dan mengampu mata kuliah Pengantar Ilmu
Komunikasi, Teori Komunikasi, Komunikasi Lintas Budaya, dan
Presentasi dan Negosiasi. Menyelesaikan studi S1 [lmu Komunikasi
Universitas Padjadjaran pada tahun 1983 dan S2 Gender and
Development dari Institute of Social Studies The Hague Holland,
serta S2 Humanities dari Murdoch University, Perth Australia.
Beliau juga sering menjadi pemakalah seminar ilmiah, antara lain
pada The Seventh International Conference on Entrepreneurship
and Business Management (November 2018), dengan judul makalah
Tourism in Cisarua Changes the Culture of Local People : Study of
Culture Acculturation between Local Community and Arab Tourist
in Cisarua; Proceeding: The 1st Aceh Global Conference (Oktober
2018) dengan judul makalah Cultural Acculturation of the Villagers
in Desa Pegayaman Buleleng Bali, dan lain-lain. Publikasi yang
pernah ia terbitkan antara lain “Pola Komunikasi Antarpribadi
Antara Guru dan Siswa di Panti Sosial Taman Penitipan Anak
“Melati”, Bengkulu” di Jurnal Penelitian Komunikasi Informatika dan
Media Massa Kementrian Komunikasi dan Informatika RI Vol. 18 No. 3



(Maret 2015); “Fungsi Komunikasi Media Sosial Twitter Pelaksana
Tugas Gubenur DKI Jakarta Basuki Tjahaja Purnama” di Proceeding
Konferensi Nasional Komunikasi Politik; Prodi Ilmu Komunikasi
Universitas Brawijaya (Desember 2014), dan lain-lain.

Wulan Purnama Sari, S.I.Kom., M.Si. lahir di Jakarta pada 6 April
1990, adalah Asisten Ahli di FIKom Universitas Tarumanagara.
Menyelesaikan studi S1-nya di Ilmu Komunikasi, Universitas
Tarumanagara dan S2 Ilmu Komunikasi, Universitas Indonesia.
Seminar yang pernah beliau ikuti sebagai pemakalah antara lain
pada Kongres V ASPIKOM (Juli 2019), dengan judul makalah
Literasi Media Sosial Sebagai Tindakan Preventif Pada Radikalisme
Dan Hoax; Social and Humaniora Research Symposium (SoRes
2018) dengan judul makalah Social Interaction between Hinduism
and Muslim Group; SEMNASFI City Branding & Tourism Policy
Based On Cultural Wisdom In Indonesia (Oktober 2017), dengan
judul makalah Kapitalisme dalam Pariwisata Analisis Marxist Enjoy
Jakarta, dan lain-lain. Publikasi yang pernah beliau terbitkan antara
lain Buku Ajar Komunikasi Antarbudaya (Fakultas Ilmu Komunikasi
Universitas Tarumanagara, 2017), “Kerukunan dalam Komunikasi
Antarkelompok Agama Islam dan Hindu di Lombok” pada Jurnal
Penelitian Komunikasi dan Opini Publik, Vol. 23 No. 1 Juli 2019; “Studi
Budaya Nonmateriil Warga Jaton” pada Jurnal ASPIKOM Vol. 3 No. 6
Januari 2019; “Analisis Wacana Kritis Kasus Penyerangan Terhadap
Jemaah Ahmadiyah di Cikeusik” pada Jurnal Komunikasi Vol.10 No.
1 Juli 2018; dan lain-lain.

m Masyarakat Multikultural dan Dinamika Budaya





